
 

 

Olho d’água, São José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807 33 

 

Poética da reciprocidade: sobre o encontro entre 

Diomedes e Glauco (Ilíada VI, 119-236)1 
 

 

 

 

Delcides Marques2 

 

 

Resumo: A partir de uma reflexão sobre o encontro entre Diomedes e Glauco (Il. VI, 

119-236), é possível abordar de que modo, no contexto de um combate de guerra, um 

diálogo entre inimigos permite desdobrar uma reflexão sobre a reciprocidade. Diante 

do interesse na constituição de um vocabulário sobre essa noção na Ilíada de Homero, é 

importante recuperar certos elementos relevantes no selecionado excerto do poema 

épico. A fim de avançar na investigação, é preciso também analisar ocorrências, 

comparar traduções e descrever o contexto de uso das unidades linguísticas. Os 

principais vocábulos discutidos estão atrelados aos aspectos mútuos da hospitalidade e 

da troca. 

 

Palavras-chave: Reciprocidade. Ilíada. Homero. Hospitalidade. Guerra. 

 

 

Abstract: Starting from a reflection on the encounter between Diomedes and Glaucus 

(Il. VI, 119–236), it becomes possible to examine how, within the context of warfare, a 

dialogue between enemies unfolds into a meditation on reciprocity. Given the interest 

in tracing the formation of a vocabulary of this notion in Homer’s Iliad, it is important 

to recover certain relevant elements found in the selected passage of the epic poem. In 

order to advance the inquiry, it is also necessary to analyze occurrences, compare 

translations, and describe the contextual usage of the linguistic units involved. The 

main terms discussed are connected to the mutual aspects of hospitality and exchange. 

 

Keywords: Reciprocity. Iliad. Homer. Hospitality. War. 

  

 
1 Artigo produzido no âmbito de um pós-doutoramento no Centro de Estudos Clássicos e Humanísticos 

da Universidade de Coimbra (CECH-UC), sob a supervisão do Prof. Dr. Frederico Lourenço. A 

investigação foi financiada pelo Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq), 

a quem agradeço pela bolsa concedida para Pós-Doutorado no Exterior. 
2 Doutor e Mestre em Antropologia pela Universidade Estadual de Campinas (Unicamp), professor do 

Colegiado de Ciências Sociais na Universidade Federal do Vale do São Francisco (Univasf), onde também 

compõe o quadro docente do Programa de Pós-Graduação em Política, Cultura e Ambiente (PoCAm) e 

atua como pesquisador do Krisis – Laboratório de Antropologia Crítica. 



 

 

Olho d’água, São José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807 34 

 

Introdução 

 

Proponho analisar brevemente um dos intrigantes episódios da guerra 

entre Aqueus e Troianos. Como estratégia para esse empreendimento, o 

argumento está construído nos moldes de uma narrativa comentada, com 

destaque para uma porção de vocábulos, sem qualquer pretensão à exaustão. 

Assim, o recorte textual mais amplo é o painel de encontro, diálogo e amizade 

entre Diomedes e Glauco no sexto canto da Ilíada (119-236). Haverá um 

empenho mais detido num desenho específico: o tema da reciprocidade 

mobilizado na exposição final de Diomedes e no pacto de amizade entre os 

guerreiros (Il. VI, 212-236). No rastro das formulações de Marcel Mauss (1921; e 

2003 [1925]) sobre a dádiva, este texto pretende ajudar a construir um 

vocabulário homérico sobre a reciprocidade, conceito entendido nos termos de 

um sistema de trocas que permite a circulação tanto de peças úteis 

economicamente como de coisas que sobrepujam de várias formas a dimensão 

do mercado. Será considerado, na medida do possível, como a reciprocidade é 

ritualizada, quais as circunstâncias de sua realização, o que é passível de troca, 

o que essa transação produz entre os envolvidos e quais as regras implicadas. A 

narrativa comentada pretende avançar justamente nessas direções. 

Mesmo que num cenário militar as ocasiões de reciprocidade em forma 

de hospitalidade e troca sejam surpreendentes, elas são igualmente 

emblemáticas e produtivas, porquanto inesperadas. Por isso mesmo, entre a 

ancestralidade e o pacto de amizade, há uma guerra em curso. Relacionado a 

isso, Kirk trata o encontro desses guerreiros como uma “transição emocional” 

entre as descrições de combate e os encontros de Heitor na cidade sitiada (Kirk, 

1990, p. 155). Uma espécie de “episódio intrusivo” (Kirk, 1990, p. 171), tratado 

como inorgânico, pois cria um lapso entre Il. VI, 118 e 237 (entre a saída de 

Heitor da batalha e a sua chegada a Troia), e poderia ser facilmente ajustado em 

outro local, devido ao seu caráter independente. Ainda assim, a interrupção de 

uma narrativa por meio de um episódio intrusivo não é incomum na 

composição da Ilíada, tal como se vê no Catálogo das Naus (Il. II, 484-877), que 

interrompe a ação iniciada por Agamêmnon após o sonho enganoso de Zeus e 

poderia ser deslocado ou omitido sem afetar a progressão dramática. No limite, 

esse caráter particular permite isolar e justificar analiticamente o próprio 

fragmento. 

 



 

 

Olho d’água, São José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807 35 

 

No meio da batalha, o encontro 

 

O extrato anteposto se dá em pleno campo de batalha, próximo ao fim de 

um longo dia de combates, cujo registro de confrontos mortais ocupa grande 

parte dos cantos IV e V da Ilíada. O momento inicial do embate entre dois 

guerreiros inimigos parece sinalizar que mais uma vítima será anexada à lista 

dos mortos, uma vez que o trecho trata do encontro entre oponentes anelantes 

pelo confronto (μεμαῶτε μάχεσθαι, “desejosos de combater”, Il. VI, 120; salvo 

sinalização diferente, a tradução de referência será a proposta por Frederico 

Lourenço). O cenário de duelo está montado narrativamente: “Encontraram-se 

no meio [μέσον] das duas hostes”, Il. VI, 120. A ideia de “meio” é fundamental 

também em outras situações descritas na Ilíada: jogos fúnebres, divisão do 

espólio e assembleia guerreira, por exemplo. O meio é o lugar onde ocorrem 

esses acontecimentos capitais (cf. Detienne, 2013 [1967], p. 97ss). 

No meio, lugar do encontro para o combate, “quando já estavam perto, 

avançando um contra o outro” (Il. VI, 121), o guerreiro argivo, Diomedes, incita 

uma inusitada conversa sobre a identidade de seu oponente. O primeiro a falar, 

Diomedes, possui um epíteto instigante: βοὴν ἀγαθός (Il. VI, 122) – que parece 

destacar o som que é emitido: “de voz retumbante” (Carlos Alberto Nunes), 

“voz altíssona” (Haroldo de Campos), “de grito retumbante” (Leonardo 

Antunes), “brado ecoante” (Trajano Vieira) e “bom-no-grito” (Christian 

Werner); ou pode destacar o efeito desse som na batalha, “excelente em auxílio” 

(Frederico Lourenço). Em outros momentos, Frederico Lourenço traduziu βοή 

como “clamor” e “grita”: “surgiu um clamor inextinguível” (Il. XI, 500; XIII, 169; 

e XVI, 267); e “Uma grita inextinguível surgiu ao encontro da Aurora” (Il. XI, 

50). Aqui, um parêntese se faz necessário: é produtivo perceber as variações de 

um mesmo termo em contextos distintos de uso, considerando o mesmo 

tradutor, ou também perceber as escolhas que cada tradutor faz em relação às 

alternativas arbitradas por outro(s) tradutor(es). Mesmo que não seja o interesse 

deste texto explorar minuciosamente uma comparação de traduções, ela será 

mobilizada em momentos que forem convenientemente elucidativos para a 

compreensão do texto grego traduzido. 

Voltando. Diversos termos gregos são usados na Ilíada para se referir à 

emissão desses sons ou vozes, cada um deles com suas particularidades e 

semelhanças. Em certas circunstâncias, os gritos podem priorizar o sentido de 

desespero, choro, lamento e súplica (p.e., Il. XVIII, 35 – Aquiles ante a morte de 



 

 

Olho d’água, São José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807 36 

 

Pátroclo: “Medonhos foram os gritos [ᾤμωξεν, de οἰμώζω] de Aquiles. Ouviu-

o a excelsa mãe”). Mas é também possível falar gritando: com o seu grupo (Il.  

III, 81 – Agamêmnon aos Aqueus: “Mas entre eles gritou alto [μακρὸν ἄϋσεν, 

de αὔω] Agamêmnon, senhor dos homens”) ou com algum companheiro de 

luta (Il. XI, 603 – Aquiles chamando Pátroclo: “gritando [φθεγξάμενος, de 

φθέγγομαι] de junto da nau. Ele ouviu e saiu da tenda”); e/ou com o oponente 

individual (Il. X, 369 – Diomedes a Dólon: “Brandindo a lança lhe gritou 

[προσέφη, de πρόσφημι] então o possante Diomedes:”) ou coletivo (Il. XIX, 344 

– Heitor indo em direção a Diomedes e Ulisses: “contra eles, gritando 

[κεκλήγων, de κλάζω]; com ele seguiam as falanges dos Troianos.”). Os gritos, 

urros, choros, bramidos, brados, barulhos, berros e alaridos são constantes 

naquela guerra. 

Ao que nos cabe em relação ao excerto do poema homérico, os gritos 

ocupam um espaço estratégico nos momentos de batalha, pois funcionam como 

recursos fundamentais para produzir medo nos inimigos, e ao mesmo tempo 

autoconfiança nos pares. Na linguagem do poeta, os gritos de guerra chegavam 

a produzir um estrondo impactante, inextinguível. Os guerreiros que tomavam 

a dianteira na batalha e gritavam para o combate eram muito admirados pela 

valentia e poder. E os gritos de Diomedes se sobressaíam na refrega, assim 

como o grito de outros proeminentes guerreiros. Por isso mesmo, o distintivo 

βοὴν ἀγαθός é usado ainda na Ilíada para se referir a outros combatentes: além 

das 21 ocorrências dirigidas ao próprio Diomedes, há outras 16 aludidas a 

Menelau, duas a Ájax, duas a Heitor e uma para Polites. Nesse sentido, 

“excelente em auxílio” é também um modo de destacar que uma das 

assistências de Diomedes no combate era seu grito valente, um brado excelente. 

Além de lutador exímio e arrojado (κρατερός, “possante”, Il. VII, 163), ele seria 

hábil também em levantar grito de guerra. 

 

 

Precaução de Diomedes e sentidos da guerra 

 

A pergunta do guerreiro de grito potente, Diomedes, trata da 

identificação do oponente: “Quem és tu, valentão [φέριστε, de φέρτατος], 

dentre os homens mortais?” (Il. VI, 123). O superlativo traduzido como 

“valentão” está relacionado à constatação de que o inimigo desconhecido 

tomou a dianteira no campo de batalha. Há um realce dessa atitude nas 

traduções: “mais poderoso” (Leonardo Antunes); “distinto” (Christian Werner); 



 

 

Olho d’água, São José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807 37 

 

“herói” (Trajano Vieira); “bravíssimo” (Haroldo de Campos e Odorico Mendes); 

e “de grande valor” (Carlos Alberto Nunes). 

Ademais, o epíteto genérico para a humanidade (καταθνητῶν 

ἀνθρώπων, “homens mortais”, Il. VI, 123), ocorre apenas aqui, no caso da 

Ilíada. Os versos 440-441 do quinto canto corroboram a ideia de finitude 

humana (“homens mortais”) explorada nessa passagem, onde se discute o 

adjetivo καταθνητός e sua relação com os humanos. De todo modo, os termos 

καταθνητῶν e θνητῶν contrastam, em termos de mortalidade, os humanos e 

os deuses, imortais. A preocupação de Diomedes retoma o recente 

enfrentamento às divindades, particularmente Afrodite e Ares, tal como 

narrado no canto V. Diomedes prossegue afirmando que nunca havia visto seu 

oponente no campo da peleja, e agora esse desconhecido aparece justamente à 

frente dos outros. E Diomedes ainda diz: “Filhos de infelizes são os que se 

opõem à minha força. / Mas se és um dos imortais [ἀθανάτων] que desceu do 

céu, / não seria eu a combater contra os deuses celestiais!” (Il. VI, 127-129). 

Ele pretendia prudentemente evitar um combate com os deuses imortais, 

tal como lhe aconselhara Atena (Il. V, 130: “não combatas de modo algum 

contra os outros deuses”; a exceção seria Afrodite ou Ares, defensores dos 

troianos; Il. V, 819-831). O verbo para combate é μάχεσθαι, o mesmo que 

aparece no relato inicial do encontro entre Diomedes e seu inimigo: μεμαῶτε 

μάχεσθαι (“desejosos de combater”, Il. VI, 120). Esse verbo participa de um rico 

vocabulário usado por Homero para o contexto de guerra, cujos termos não são 

necessariamente sinônimos (cf. Arango, 2020). 

Uma vez que a Ilíada é certamente “o poema da guerra” (Vidal-Naquet, 

2002, p. 51), outro episódio pode ainda ilustrar parte da diversidade de termos 

para guerra, luta, combate, discórdia, conflito etc. É significativa a resposta de 

Zeus a Ares, após Diomedes tê-lo atacado. Ares se apresenta ao Supremo do 

Olimpo para reclamar da investida do insolente mortal. O Crônida contesta o 

prazer e o gosto de Ares pela guerra com profícuas palavras: αἰεὶ γάρ τοι ἔρις 

τε φίλη πόλεμοί τε μάχαι τε (“Sempre te são gratos os conflitos, as guerras e as 

lutas”, Il. V, 891). Nessa direção, e considerando as traduções que diferem os 

três vocábulos, percebe-se uma variedade de escolhas cujos critérios não são os 

mesmos e nem óbvios, fica aparentando que são livremente intercambiáveis: 

“os conflitos, as guerras e as lutas” (Frederico Lourenço); “combates, contendas 

e lutas” (Carlos Alberto Nunes); “as disputas, as guerras e as contendas” 

(Leonardo Antunes); “brigam guerras e combates” (Christian Werner); e 



 

 

Olho d’água, São José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807 38 

 

“discórdias, guerras e polêmicas” (Trajano Vieira). Ainda que o tríptico 

terminológico aparente sinonímia, ἔρις, πόλεμοί e μάχαι pedem uma 

necessária distinção (cf. Arango, 2020). 

Além da citada advertência de Atena a Diomedes para não combater 

com os deuses, também lhe orientara Apolo (Il. V, 440-442): “Pensa, ó Tidida, e 

cede! Não queiras pensar coisas iguais / às que pensam os deuses, pois não é a 

mesma a raça / dos deuses imortais e a dos homens que caminham sobre a 

terra”. Por isso mesmo, a pergunta inicial de Diomedes ao seu inimigo estava 

relacionada a essas orientações. Sua preocupação era saber se o adversário no 

campo de guerra seria uma divindade ou um humano, devido justamente à 

constante presença e intervenção dos deuses nos combates, mesmo sob a forma 

ou aparência humana. Por isso mesmo, e ainda que o cenário de confronto entre 

os guerreiros esteja montado narrativamente, Diomedes precisa confirmar a 

humanidade de seu adversário. 

Há um estilo retórico em toda a formulação inicial de Diomedes: que 

humano é você? (Il. VI, 123); os mortais que me enfrentam, perecem (Il. VI, 127); 

mas se você é um deus (Il. VI, 128); eu não lutaria contra os deuses (Il. VI, 129); e 

Licurgo não viveu muito depois que lutou contra os deuses (Il. VI, 130-131). O 

exemplo de Licurgo é desenvolvido entre os versos 132 a 140 para que venha o 

arremate: “Não seria eu a combater [μάχεσθαι] contra os deuses bem-

aventurados!”, Il. VI, 141). Esse verso reverte para Ilíada VI, 129: “não seria eu a 

combater [μαχοίμην] contra os deuses celestiais!”. 

Para Diomedes, uma vez confirmada a humanidade do oponente, a 

vítima estaria definida, pois ele seria implacável no uso das armas. Em tese, a 

humanidade do inimigo tenderia a selar a sua morte. Atestar sua humanidade 

seria disparar as condições imediatas de sua mortalidade: “Mas se pertences aos 

homens, que comem o fruto da terra lavrada, / aproxima-te, para que chegues 

mais rápido às amarras da morte.” (Il. VI, 142-143). O verso 143 é o clímax da 

extravagância de Diomedes enfatizada pela rima ἆσσον (“aproxima-te”, 

“chegue mais perto”) / θᾶσσον (“chegue mais rápido”). Ademais, o 

impressionante ὀλέθρου πείραθ᾽ fornece uma conclusão adequadamente 

portentosa. No limite, “tentar a sorte com a sua morte”. 

 



 

 

Olho d’água, São José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807 39 

 

Sobre folhas e gerações, a linhagem de Glauco 

 

Diomedes teria afirmado que desconhecia seu oponente, por isso mesmo, 

a interrogação inicial do guerreiro se dirige à identidade do inimigo. Nesse 

caso, caberia ao misterioso combatente deslindar sua linhagem diante de 

Diomedes, que não lhe era estranho, como indica o patronímico acionado na 

abertura da resposta (Il. VI, 145: “Tidida magnânimo, por que queres saber da 

minha linhagem?”). Diomedes se sobressaía entre os guerreiros, realmente o 

filho de Tideu era famoso no campo de batalha, e chega a ser descrito como “o 

melhor dos aqueus” (Il. V, 103), confrontando homens, deuses e deusas. Seria 

então preciso que ambos se conhecessem para que houvesse reconhecimento 

(cf. Duarte, 2007). 

No verso 144, o poeta se vale de um epíteto que coloca o desconhecido 

adversário de Diomedes em pé de igualdade com ele, ao chamá-lo de “o 

glorioso filho de Hipóloco”. O seu nome não é dito a Diomedes, mas seu epíteto 

é acionado pelo poeta em termos de linhagem e é desdobrado por ele mesmo. 

Seu nome havia sido arrolado junto aos comandantes listados no segundo 

canto, no Catálogo das Naus (Γλαῦκος ἀμύμων, “o irrepreensível Glauco”, 

junto a Sarpédon, comandava os Lídios, aliados dos Troianos, Il. II, 876). Por 

isso, parece estranho que Diomedes não o conheça: pode-se supor que o 

desconhecimento mobilizado seja falso ou insultuoso. De todo modo, a partir 

da credencial apresentada pelo poeta, Glauco desenvolve sua resposta trazendo 

uma imagem comparativa entre a natureza e as gerações humanas. O 

contragolpe de Glauco à provocação do oponente é espirituoso e inteligente: a 

vida é transitória e uma geração sucede a outra. A similitude usada por ele 

como preâmbulo à sua apresentação é de uma enorme beleza poética, pois 

compara as sucessivas gerações humanas e as recorrências sazonais. Ele indica 

que as folhas mortas que o vento sopra e as folhas novas que florescem na 

primavera sugerem o anonimato, impessoalidade, previsibilidade e 

uniformidade da vida e das gerações humanas. 

 

Assim como a linhagem das folhas, assim é a dos homens. 

Às folhas, atira-as o vento ao chão; mas a floresta no seu viço 

faz nascer outras, quando sobrevém a estação da primavera: 

assim nasce uma geração de homens; e outra deixa de existir  

(Il. VI, 146-149). 

 



 

 

Olho d’água, São José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807 40 

 

Ainda que seja como as folhas, Glauco recupera sua ascendência. A 

apresentação de sua identidade, a partir de uma breve genealogia, permite que 

Glauco seja colocado devidamente no combate como humano. Assim, do seu 

ponto de vista, atestar sua linhagem permite situá-lo diante do inimigo. Glauco 

fala de seis gerações de antepassados: de Eólo, pai de Sísifo, passando por seu 

bisavô, Glauco, pai de Belerofonte, o irrepreensível, que será pai Hipóloco, pai 

de Glauco (uma acurada reflexão sobre o diálogo, com destaque para 

Belerofonte acha-se em Teodoro Rennó Assunção, 1997). Essa linhagem paterna 

é delineada para atestar sua origem guerreira. 

 

 

A reação de Diomedes, uma questão de reciprocidade: ξεῖνος 

 

Após o longo relato de Glauco, ocorre uma inesperada alegria em 

Diomedes (Il. VI, 212-4). O enfático γήθησεν está destinado a mostrar isso: 

“regozijou-se”. Ao invés de empunhar com mais força sua lança, pois agora 

estava atestada a humanidade de seu rival, Diomedes a enfia no chão: um 

estranho sinal de paz naquele momento. A fim de esclarecer o gesto 

intempestivo, há uma resposta de Diomedes (Il. VI, 215-231) ao elaborado 

discurso de Glauco: direta na construção e com frases inteiras ou 

progressivamente encadeadas, seu argumento é lógico – ainda que se possa 

falar numa dimensão sentimental que o acompanha (Kirk, 1990, p. 187). 

Assim inicia Diomedes (Il. VI, 215): ἦ ῥά νύ μοι ξεῖνος πατρώϊός ἐσσι 

παλαιός˙, “Na verdade, és antigo amigo da casa de meu pai!”. As demais 

traduções para o verso ficaram igualmente interessantes: “Hóspede és meu 

desde o tempo de nossos avós, vejo-o agora”. (Carlos Alberto Nunes); “Certo 

hóspede paterno me és antigo” (Odorico Mendes); “Pois és então meu hóspede 

paterno antigo!” (Trajano Vieira); “De fato considero que és - e desde muito” 

(Haroldo de Campos); “Então tu és meu hóspede paterno / por velhos laços de 

hospitalidade!” (Leonardo Antunes); e “Deveras és meu amigo-hóspede 

ancestral, antigo” (Christian Werner). Numa leitura comparada destas versões 

pode-se apreender a potência da expressão ξεῖνος πατρώϊός. 

Esse início de resposta evidencia que Diomedes absorve as informações 

de Glauco de um modo completamente improvável, cuja fórmula de abertura 

evidencia essa posição (Marques, 2024). A relevância do passado para o 

presente, tendo em vista a questão da identidade, estabelece um aspecto 



 

 

Olho d’água, São José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807 41 

 

singular para a narrativa. Diomedes enxerga com perspicácia o passado no 

presente e o presente a partir do passado. Ele se regozija ao ouvir o relato de 

Glauco e lhe dirige doces palavras. Eles eram ξεῖνος hereditários, pois o seu 

antepassado Eneu, ξείνισ᾽ ἐνὶ μεγάροισιν, “hospedou em seu palácio” 

(Christian Werner), Belerofonte, por vinte dias. E ambos haviam trocado 

presentes, ξεινήϊα καλά, “belos dons hospitaleiros” (Il. VI, 218). Eneu deu um 

cinturão brilhante vermelho, enquanto Belerofonte, uma taça dourada de dupla 

alça. Quem era hospedado recebia proteção, alimentação, alojamento e 

presentes de despedida, e como se percebe, os versos 218-9 demonstram que 

houve reciprocidade nessa permuta de dons. Não se troca coisas com qualquer 

pessoa, pois antes das relações de dons há uma relação de poder e prestígio. 

Assim, é preciso dar, receber e retribuir, mas apenas com um certo tipo de 

pessoas se estabelece um certo tipo de relação (Villela, 2001, p. 208). A 

reciprocidade abrangente e balanceada se dá por meio de trocas diretas e 

comumente simultâneas de bens equivalentes, tal como ocorre em pactos de 

amizade e acordos de paz: são prestações recíprocas tradicionais (Finley, 1982 

[1954], p. 95ss; e Florenzano, 2004, p. 48). 

Tendo em vista uma articulação entre a teoria da dádiva formulada por 

Marcel Mauss (2003 [1925]) e o vocabulário homérico sobre a reciprocidade, é 

preciso um esclarecimento conceitual: o sistema de trocas que permite a 

circulação de bens e riquezas, coisas de valor econômico, pode extrapolar para 

“amabilidades, banquetes, ritos, serviços militares, mulheres, crianças, danças, 

festas, feiras” (Mauss, 2003 [1925], p. 191). Esse “sistema das prestações totais” 

coloca em jogo não apenas e “exclusivamente bens e riquezas, bens móveis e 

imóveis, coisas úteis economicamente”. Ademais, o conjunto de prestações e 

contraprestações que parecem ocorrer de forma livre e voluntária, carrega uma 

dimensão obrigatória fundamental. 

Ainda que pareçam ser fenômenos puramente individuais, as trocas 

primordiais abarcam coletividades (famílias, grupos, tribos etc.). Portanto, as 

pessoas envolvidas nesses contratos de “prestações totais” são pessoas morais 

(Mauss, 2003 [1925], p. 190-191 e 294). Assim, nas chamadas sociedades 

arcaicas, os contratos seriam coletivos e ocorreriam por meio da troca de 

presentes. No lugar de reduzir as trocas a meros escambos, Mauss mostra que 

tais transações carregam uma dimensão moral que faz com que elas não sejam 

meras relações de presentes, mas um sistema de prestações e contraprestações 

que torna possível estabelecer e reforçar alianças: “Por conseguinte, sou teu 



 

 

Olho d’água, São José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807 42 

 

amigo e anfitrião em Argos; / tu és meu, na Lícia, se eu visitar a terra daquele 

povo” (Il. VI, 224-225). A adição de φίλος concede um efeito ainda mais 

emblemático a ξεῖνος: “amigo e anfitrião”; “amizade... hóspede” (Carlos 

Alberto Nunes); “hóspede” (Odorico Mendes); “hóspede querido” (Leonardo 

Antunes); “hóspede de coração” (Trajano Vieira); e “amigo-hóspede” (Christian 

Werner). 

A proposta de Diomedes é que eles não lutem entre si: “Evitemos, pois, a 

lança um do outro [ἀλλήλων] por entre esta multidão” (Il. VI, 226). Justamente 

o pronome “um do outro” ressalta a mutualidade do acordo. Durante a batalha, 

ambos poderiam enfrentar seus inimigos, mas deveriam se poupar. Diomedes 

mataria todos aqueles Troianos e seus aliados que o deus lhe proporcionasse e 

que ele alcançasse com os pés (Il. VI, 227-228). Nesse trecho do poema, aparece 

o anafórico πολλοὶ μὲν (“pois muitos”, Il. VI, 227) e πολλοὶ δ᾽ (“e muitos”, Il. 

VI, 229). Haveria muitos Troianos e muitos Aqueus para serem combatidos e 

mortos durante a batalha. Ademais, o termo ἐπίκουροι, traduzido como 

“aliados” é outra noção importante para se pensar a reciprocidade. Ele é usado 

por Diomedes para incluir outros povos que combatem junto aos Troianos. 

Glauco, por sua vez, poderia matar muitos Aqueus, aqueles que ele conseguir. 

Há quem diga que a expressão “àquele que fores capaz” (Il. VI, 229) seria uma 

indicação divertida da superioridade que Diomedes ainda sente diante do 

oponente (Kirk, 1990, p. 189). 

A troca de armaduras é um pedido abrupto (Il. VI, 230-1) que visa marcar 

a conclusão amigável do duelo interrompido. O verbo ἐπαμείψομεν (de 

ἐπαμείβω), “troquemos”, “permutemos” e “recompensemos” é completado 

com a ideia de que aqueles que encontrarem um e outro terão uma percepção 

visível testemunhando suas relações de ξεινήϊα. De todo modo, o que começa 

com um desconhecimento entre Diomedes e Glauco (“nunca te vi”, οὐ... 

ὄπωπα; Il. VI, 124) passa a ser redefinido com a pretensão de que os demais 

guerreiros “saibam” (γνῶσιν, Il. VI, 231) que eles são amigos paternos. 

Diomedes retoma o pronome ἀλλήλοις, “nossas”, no sentido de “entre 

nós”. O termo τεύχεα, “armadura”, é regularmente usado para se referir a toda 

a estrutura de armas do guerreiro, não apenas à parte defensiva. Para selar o 

juramento de amizade, Diomedes sugere essa troca das armaduras, a fim de 

que “aqui saibam que amigos paternos [ξεῖνοι πατρώϊοι] declaramos ser um do 

outro” (Il. VI, 231). Dessa vez, o acréscimo de πατρώϊοι a ξεῖνοι produz um 

efeito novamente relevante. Diomedes sugere que repitam a troca de presentes 



 

 

Olho d’água, São José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807 43 

 

de seus avôs numa espécie de acolhimento ancestral. Nessa sociedade dos dons, 

pode-se perceber a manutenção do fluxo da dádiva por meio da recuperação de 

seus antepassados. Os presentes que estão próximos de trocar funcionam como 

uma espécie de renovação daquela dádiva original, cujo vínculo de família não 

pode ser desconsiderado. O liame entre seus avôs é definidor do elo que eles 

irão firmar. Com isso, o dever beligerante de Diomedes e Glauco é escanteado 

ante um preceito tão emblemático quanto a conduta guerreira bélica: cumprir a 

lei da hospitalidade. 

Há uma continuidade de ações fundamentais: eles saltam de seus carros, 

dão-se as mãos e prometem confiança. Esse “estranho encontro” (Harries, 1993) 

é finalizado com o que seria um acordo. Assim, quando os guerreiros pulam de 

seus carros, apertam a mão um do outro, trocam as armaduras, eles sinalizam a 

promessa de fidelidade e amizade. O ato de apertar as mãos funciona como 

garantia de um ao outro acerca daquilo que está sendo acordado (“juraram ser 

fiéis amigos”, Il. VI, 233). O sentido ritual desse gesto de contato marca uma 

íntima e mútua participação e compromisso no juramento. Louis Gernet chega a 

sugerir a ideia de contágio atrelada ao aperto de mãos e à troca das armas dos 

heróis (Gernet, 1948-9, p. 51-52). 

 

 

Uma troca desigual 

 

No fechamento do encontro, especificamente acerca da troca entre os 

guerreiros, o poeta declara que Zeus teria tirado o siso de Glauco, de modo que 

ele trocou armas de ouro por armas de bronze com o Tidida Diomedes (Il. VI, 

234-235). E o armamento de ouro parecia valer muitas vezes mais que o de 

bronze (“o valor de cem bois pelo de nove”, Il. VI, 236). O boi poderia ser uma 

unidade de valor, medida e quantidade nos termos de um símbolo artificial 

para proporções, mas não servia como meio de troca. De todo modo, a troca de 

presentes, ouro por bronze, compõe o conjunto ritual que encerra o encontro 

dos guerreiros inimigos, que passam a se reconhecer como ξεῖνος, “amigos”. 

Mas a pergunta que fica é: uma troca desigual seria reciprocidade? 

Dentre as muitas tentativas de explicar essa troca, pode-se destacar 

brevemente as seguintes sete perspectivas: (1) estaria em jogo um costume que 

o poeta e seus contemporâneos já não reconheciam, segundo o qual a 

generosidade do doador atestaria seu poder ou superioridade sobre o 



 

 

Olho d’água, São José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807 44 

 

donatário, produzindo rivalidade em termos de dádiva (Mauss, 1921, p. 391; e 

Calder III, 1984, p. 31-35); (2) o foco seria o reconhecimento da inferioridade 

social do donatário e não a sua superioridade no prestígio social, de modo que 

Glauco não teria dado importância à desigualdade da troca, porque estava 

satisfeito por não ter mais que lutar contra Diomedes e correr o enorme risco de 

morrer (Craig, 1967; e Walcot, 1969); (3) Glauco, ansioso e surpreso com a oferta 

de Diomedes, teria agido com astúcia e procurado agradar seu novo “amigo”, 

de modo que o valor meramente material da troca tenha ficado subsumido no 

valor imaterial da amizade (Donlan, 1989); (4) a ausência de equivalência é 

fundamental para as relações sociais, pois mantém os parceiros presos um ao 

outro, tendo em vista a compensação que permanece indefinida, ainda que sob 

expectativa (Florenzano, 2004, p. 46); (5) a expressão φρένας ἐξέλετο (“tirou o 

siso”, Il. VI, 234) deveria ser entendida no sentido de “elevar o espírito”, 

centrando a ação de Glauco no quadro da generosidade, tal como defenderam, 

já na Antiguidade, os escoliastas bT, Porfírio e Eustáquio (cf. Assunção, 2002, p. 

9; e Traill, 1989, p. 301); (6) a narrativa exprimiria uma fantasia ou exagero 

literário, ao dizer que Zeus tirou o siso de Glauco, de modo que o intercâmbio 

não poderia ser realista ou literal, pois nada na psicologia épica sugeriria que 

Glauco se deixaria levar tão facilmente pela distorção (Kirk, 1990, p. 191); e (7) a 

natureza da intervenção divina, ou melhor, a estupidez divinamente inspirada 

em Glauco, não pode ser recusada ou ignorada, pelo contrário, a questão 

decisiva para o enigma do texto seria entender a obscura razão de Zeus 

favorecer Diomedes tirando o bom senso de Glauco (Assunção, 2002). 

O contexto mais limitado, e talvez mais preciso, da dádiva e da 

contraprestação em Homero pede uma atenção a mais aqui. Um olhar de perto 

parece ser tão fundamental quanto um olhar de longe e geral. Na Ilíada, 

portanto, há três cenas de troca direta de presentes, e todas elas são 

acompanhadas de desigualdade de valor entre os presentes. Uma delas ocorre 

justamente entre Glauco e Diomedes (ouro por bronze), enquanto as outras 

duas se deram entre Belerofonte e Eneu (“Eneu presenteou-o com um cinturão 

brilhante de púrpura; / e Belerofonte deu-lhe uma taça dourada de asa dupla”, 

Il. VI, 219-220) e Heitor e Ájax (Il. VII, 307-312). São doações generosas que 

testemunham uma relação específica entre os envolvidos. No caso de 

Belerofonte e Eneu, embora o poeta não dê detalhes sobre o valor dos presentes 

trocados, pode-se suspeitar que a “taça de ouro com duas alças”, feita do 

mesmo material da armadura de Glauco, tem maior valor (mesmo que seja um 



 

 

Olho d’água, São José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807 45 

 

objeto pequeno e comum) que o cinto (que se pode presumir que foi feito de 

couro, cf. Donlan, 1989, p. 10-11). Além disso, a função do objeto também pode 

ter um significado: enquanto ζωστήρ (“cinto”) é uma ferramenta militar 

defensiva, δέπας (“taça”) é instrumento de mesa e, portanto, de hospitalidade. 

Belerofonte parece prometer a Eneu que lhe concederá uma recepção ainda 

mais generosa do que a que recebeu (Donlan, 1989, p. 12). 

Outro acontecimento decisivo e exemplar para estabelecer o estatuto do 

doador mais generoso na troca de presentes é o que diz respeito a Heitor e Ajax. 

Com efeito, neste caso, o poeta não precisa explicar o valor relativo dos 

presentes, pois, mesmo que o duelo seja interrompido, basta trazer à tona a 

superioridade de Ajax, cuja vitória é sublinhada no final de forma inequívoca 

pelo poeta (Il. VII, 303-305). O presente de Heitor, “a espada cravejada de prata, 

/ juntamente com a bainha e com o boldrié bem cortado”, é mais valioso que o 

de Ajax, “o cinturão resplandecente de púrpura”. Nesse caso, houve uma 

espécie de compensação, “tendo escapado à força e às mãos invencíveis de 

Ájax” (Il. VII, 309). Ainda assim, apenas no caso de Glauco e Diomedes é 

atribuída participação divina. 

Seguindo a pista de Teodoro Rennó Assunção (2002), e dando um passo 

adiante, é importante atentar para outra ocorrência da expressão φρένας 

ἐξέλετο na Ilíada: o momento em que Agamêmnon e Aquiles retomam um 

diálogo, após passar a ira do filho de Peleu, Aquiles (Il. XIX, 67-68). O filho de 

Atreu, Agamêmnon, ao discursar sobre os motivos que o levaram a tomar 

Briseida, o prêmio de guerra de Aquiles, reivindica que foi obnubilado por 

Zeus, a Moira e Erínia (Il. XIX, 87-89). E em certo momento utiliza a expressão 

φρένας ἐξέλετο na seguinte formulação: “Mas visto que fiquei obnubilado e 

Zeus me tirou o juízo” (Il. XIX, 137; grifo nosso). E o próprio poeta confirma essa 

intervenção na abertura do épico: “enquanto se cumpria a vontade de Zeus” (Il. 

I, 5). Da mesma forma reconhece Aquiles quando Agamêmnon procura retomar 

a aliança com ele para a batalha: “Que sossegado encontre / a destruição, visto 

que o juízo lhe tirou Zeus, o conselheiro” (Il. IX, 376-377; grifo nosso). A 

expressão aqui é φρένας εἵλετο (de αἱρέω), e é também traduzida como 

“retirar”, “pegar”, “levar”. Também nesses casos, atribuir a Zeus essa ação de 

“tirar o juízo” está atrelada a explicar um equívoco humano. Ainda que no caso 

de Glauco tenha sido um prejuízo pontual com efeitos ínfimos, com 

Agamêmnon a intervenção divina produziu efeitos incomensuráveis ao 

despertar a cólera funesta de Aquiles. Com Agamêmnon, Zeus o teria incitado a 



 

 

Olho d’água, São José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807 46 

 

ver prejuízo na devolução de Criseida, enquanto com Glauco Zeus trataria de 

impedi-lo de perceber o prejuízo da troca com Diomedes. 

Como não há aqui a pretensão de desvelar os segredos do texto, não 

poderia deixar de indicar, mesmo que rapidamente, algumas das diversas 

posições interpretativas acerca dessa troca desigual. Cada uma das abordagens 

guarda uma perspectiva instigante e desafiadora, mesmo que elas divirjam em 

diversos pontos, e ainda que umas sejam mais apropriadas que outras. A 

dificuldade em colocar um ponto final na discussão é também um aspecto 

interessante, que rendeu tanta tinta e continua a instigar. Ainda assim, a 

solução ao enigma dessa dádiva desigual está aberta. 

 

 

Contribuição para um vocabulário da reciprocidade 

 

Moses Finley (1979 [1954], p. 145) chega a afirmar que Homero foi um 

predecessor de Mauss. Uma de suas teses centrais sobre Mauss retoma que, em 

muitas sociedades, as trocas e contratos se fazem sob a forma de presentes. As 

dádivas, que são aparentemente voluntárias, livres e gratuitas, implicam 

essencialmente obrigatoriedades e interesses. O que aparenta ser fruto de 

absoluta generosidade pode carregar uma imposição evidente ou velada. 

Ademais, os presentes dados produzem a necessária retribuição pelo donatário 

e uma significativa ação moral e contratual se estabelece justamente nesse 

intercâmbio. 

Com isso, os vocábulos que serão agora retomados estão atrelados aos 

aspectos mútuos da hospedagem e das trocas. Do excerto apresentado, e tendo 

em vista apenas o recorte da reciprocidade, é possível mencionar ao menos os 

seguintes termos-chave: ξένος (e suas variações); ἀλλήλων; e os verbos πόρω, 

δίδωμι e ἐπαμείβω. A ideia é menos retomar a narrativa do que mostrar 

aspectos lexicais dos termos. 

Há um conjunto de palavras afins: ξένος, ξενίζω e ξεινήιον. Em relação 

a ξένος, que aparece declinado como ξεῖνος (Il. VI, 215 e 224) e ξεῖνοι (Il. VI, 

231), seus contextos de uso são emblemáticos: no primeiro caso, “tu és meu 

amigo-hóspede” (Il.VI, 215); no segundo, “sou teu caro amigo-hóspede” (Il.VI, 

224); e no terceiro, “somos amigos-hóspedes” (Il.VI, 231). O termo ξένος é 

usado para qualquer pessoa que procura (o estrangeiro), dá (o anfitrião) ou 

recebe (o hóspede, o convidado) hospitalidade. A ideia de amizade atrelada ao 



 

 

Olho d’água, São José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807 47 

 

termo é um vínculo de reciprocidade fundamental, expresso por essa conduta 

hospitaleira, um “laço de hospitalidade” (Liddell & Scott, 1996 [1843], p. 1189). 

A relação entre o estranho e o acolhimento é tão relevante para o mundo antigo 

que o próprio Zeus é protetor dos direitos de hospitalidade (Ζηνὸς... ξεινίου, 

“Zeus... Hospitaleiro”; Il. XIII, 624-625). Em relação às leis de hospitalidade, era 

esperado um respeito mútuo: dos anfitriões aos hóspedes (banho, comida, 

bebida e presentes) e dos hóspedes aos anfitriões (cortesia, notícias e retribuição 

posterior). 

Há concordância semântica com a antiga palavra protoindo-europeia 

para “estrangeiro”, “convidado”, vista no latim hostis, “estrangeiro”, “inimigo” 

(Beekes, 2010, p. 1034). O significado original é o de “hospedeiro”/”estrangeiro” 

ligado por relações recíprocas de recepção confirmadas por dádivas, que 

podem englobar os descendentes (Benveniste, 1983 [1969]: 62ss; e Boudou, 2013, 

p. 127ss). É ainda interessante perceber as correlações ξεῖνος πατρώϊός 

(“amigo-hóspede ancestral”; VI, 215), ξεῖνος φίλος (“caro amigo-hóspede”; VI, 

224) e ξεῖνοι πατρώϊοι (“amigos-hóspedes ancestrais”; VI, 231), que reforçam a 

dimensão da amizade e da ancestralidade do vínculo. 

O sentido original de ξένος é o de “anfitrião”, que está ligado por 

relações recíprocas de recepção confirmadas por dádivas e que podem vincular 

até mesmo descendentes (Chantraine, 1974, p. 764). Como é usado tanto para 

quem hospeda como para quem pode em algum momento ser recebido em 

outro local, há um sentido também comum ao termo: “estrangeiro” (Santiago 

Álvarez, 2013). Por isso mesmo, na Ilíada, ξένος carrega uma ambivalência de 

sentido que oscila entre “estrangeiro” e “hóspede”, “amigo”. A relação 

implicada não era vista essencialmente em termos sentimentais de afeição, mas 

principalmente como um tipo de ligação concreta que inclui direitos e deveres 

mútuos.  

O verbo ξενίζω (Il.VI, 217) é usado para se referir à ação de “receber um 

convidado”, “tratar de maneira hospitaleira” e “oferecer um 

presente a” (Bailly, 1895: 1340). Mas também: “receber ou entreter como 

convidado”, “presentear com presentes hospitaleiros” (Liddell & Scott, 1996 

[1843], p. 1188). Ou ainda: “acolher como hóspede”, “receber com 

hospitalidade”, “dar hospitalidade a”, “dar presente de hospitalidade a” 

(Malhadas; Dezotti; Neves, 2022, p. 717). 

No que tange ao termo ξεινήϊος (ξεινήϊα; “um presente do anfitrião”; 

Il.VI, 218), ele possui um sentido atrelado à reciprocidade, pois se refere aos 



 

 

Olho d’água, São José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807 48 

 

presentes dados no âmbito da hospitalidade. Ao final da hospedagem, 

Belerofonte e Diomedes trocaram presentes (ξεινήϊα καλά, “belos dons 

hospitaleiros”; Il. VI, 218), ou: “dons hospedais” (Carlos Alberto Nunes); “belas 

xênias” (Trajano Vieira); “belos presentes de hospitalidade” (Leonardo 

Antunes); “belas xênias:” (Christian Werner); “mútuos se brindaram” (Odorico 

Mendes); e “regalos de amizade” (Haroldo de Campos). Ξεινήϊα era parte 

integrante da instituição heroica da amizade com relação aos hóspedes, era o 

símbolo concreto de um pacto tácito (Basile, 2016). Estabelecia-se um laço 

formal de amizade entre o convidado e o anfitrião; portanto, não existe 

hospitalidade não-recíproca.  

Há ainda um conjunto de declinações do pronome recíproco ἀλλήλων 

que indicam diretamente a bilateralidade das relações: ἀλλήλοισι (Il. VI, 218), 

ἀλλήλων (Il. VI, 226) e ἀλλήλοις (Il. VI, 230): no primeiro caso, “E um ao outro 

ofereceram belos dons hospitaleiros”; no segundo uso, “Evitemos, pois, a lança 

um do outro por entre esta multidão”; e no último exemplo, “Mas troquemos 

agora as nossas armaduras, para que até estes...”. Há uma tripla temporalidade 

articulada: oferecer presentes um ao outro (o que foi importante fazer), evitar a 

lança um do outro (o que é necessário não fazer) e trocar as armaduras um com 

o outro (o que é indispensável fazer). Assim, entre o “um ao outro”, “um do 

outro” e “nossas” há uma mutualidade fundamental que é um contrato que eles 

atualizam diante de um combate que seria inicialmente inevitável. 

Enquanto uma dupla repetição de ἄλλος, ou seja, *αλλο- αλλο- (Beekes, 

2010: 72), o termo ἀλλήλων carrega justamente esse caráter dobrado: 

“mutuamente”, “um para o outro”, “cada um ao outro”, “reciprocamente” (cf. 

Donnegan, 1840 [1832], p. 66). Nessa expressão de “um ao outro” e de “um e 

outro” fica perceptível que se trata de “duas coisas ou pessoas, uma em relação 

a outra”, uma ideia de “entre si” (Bailly, 1895: 84). É um termo que caracteriza 

as relações duplas, cada uma em direção à outra. Por isso mesmo, há no 

fragmento uma relação “eu-tu” que se realiza em termos de “nós”: eu sou teu 

amigo, tu és meu amigo, evitemos pois... (VI, 224-226); e, para eu matar, para tu 

matares, mas troquemos... (VI, 227-230). Como diz Moses Finley (1982 [1954], 

p. 62): “O acto de dar era sempre, portanto, essencialmente a primeira metade 

de uma operação recíproca, cuja outra metade era uma contra-dádiva”. 

Na fala de Diomedes há pelo menos três verbos diretamente relacionado 

à reciprocidade: πόρω, δίδωμι e ἐπαμείβω. O primeiro, conjugado em πόρον 

(Il. VI, 218) e πόρηι (Il. VI, 228), indica a ação de “fornecer”, “oferecer”, 



 

 

Olho d’água, São José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807 49 

 

“presentear”, dar”, “trazer”, “realizar um desejo”, “destinar”, “designar”, 

“fazer algo chegar a alguém” (cf. Liddell & Scott, 1996 [1843], p. 1452; e Bailly, 

1895, p. 1609). Enquanto o verso 218 indica que “E um ao outro ofereceram 

belos dons hospitaleiros”, o verso 228 mostra “aquele que o deus me 

proporcionar e que eu alcançar com os pés”. A tradução de πόρω como 

“proporcionar” está atrelada justamente àqueles a quem o deus lhe destinar a 

combater. 

O verbo δίδωμι (do Indo-Europeu *deh3- “dar”, cf. Beekes, 2010, p. 331), 

também carrega um sentido de reciprocidade: “dar”, “conceder”, “oferecer”, 

“atribuir”, “presentear”. Como defende Bailly (1895, p. 501-502), é um verbo 

que indica a ideia de “doação voluntária ou espontânea”, bem como de 

concessão de benefício, favor ou objeto de pedido. No excerto, o termo exprime, 

conjugado como δίδου (Il. VI, 219), a seguinte formulação frasal: “Eneu 

presenteou-o com um cinturão brilhante de púrpura”. 

O terceiro verbo, ἐπαμείψομεν (de ἐπαμείβω), indica ainda a ideia de 

“trocar”, “permutar, “recompensar”. O vocábulo é composto por ἐπι-, um 

prefixo preposicional, e o verbo ἀμείβω (do Indo-Europeu *h2meigW- “trocar”, 

ver Beekes, 2010, p. 85-86; e Bailly, 1895, p. 95-96). O termo é traduzido como 

“trocar”, “pegar uma coisa em troca”, “dar uma coisa em troca de outra”, 

“escambar”, “cambiar”, “pagar”, “recompensar”. Carrega fortemente a ideia de 

trocar algo (acusativo) com alguém (dativo) (Malhadas; Dezotti; Neves, 2022, p. 

357). Na fala de Diomedes, o termo está articulado do seguinte modo: “Mas 

troquemos agora as nossas armaduras, para que até estes” (Il. VI, 230). 

Como vimos, os diversos termos do fragmento estão atrelados à ideia de 

hospitalidade, tais como: ξένος e suas variações. Mas também outros elementos 

que indicam mutualidade, como ἀλλήλων e suas declinações. Três verbos 

mereceram ainda atenção, pois se relacionam com a ideia de dádiva: πόρω, 

δίδωμι e ἐπαμείβω. 

Mesmo que num cenário militar as ocasiões de reciprocidade em forma 

de hospitalidade e trocas sejam surpreendentes, elas são igualmente 

emblemáticas e produtivas. E o modo como esse encontro de inimigos se deu, 

tornou possível que, mesmo estando diante de um oponente guerreiro em 

combate, Diomedes e Glauco acabassem por reconhecer um vínculo de amizade 

apoiado numa relação de hospitalidade que remontava aos seus avós. Isso após 

Glauco enunciar os nomes e histórias em torno de seus antepassados, com 

destaque para seu avô paterno, Belerofonte. A memória tem um papel 



 

 

Olho d’água, São José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807 50 

 

fundamental nesse contexto narrativo, pois ela permite recuperar um laço de 

reciprocidade desconhecido entre eles, pois “entre as duas famílias existia o 

vínculo da hospitalidade, um vínculo que era tido como sagrado e passava de 

geração em geração” (Pereira, 2014 [2010], p. 334). A decisão de Diomedes de 

poupar seu adversário, fato raro na antiguidade guerreira, é marcada por uma 

nova relação entre eles: a troca de armaduras. E a desproporção da troca, com 

armadura de bronze de Diomedes e armadura de ouro de Glauco, pode indicar, 

entre outras leituras possíveis, justamente o reconhecimento da superioridade 

do poder do adversário e também de sua benevolência. O desfecho do encontro 

surpreende, pois o seu início parecia indicar um confronto sangrento. Da 

história de Glauco, Diomedes subitamente apresenta uma antiga história de sua 

própria família. E dessa constatação ritualiza-se a reciprocidade entre eles.  

 

 

Bibliografia 

 

Traduções 

HOMERO. Ilíada [ed. bilíngue]. Tradução de Trajano Vieira. São Paulo: Editora 

34, 2020. 

 

HOMERO. Ilíada de Homero [ed. bilíngue]. Tradução de Haroldo de Campos. 

São Paulo: Arx, 2002. 

 

HOMERO. Ilíada de Homero em decassílabos duplos. Tradução de Leonardo 

Antunes. Porto Alegre: Zouk, 2022. 

 

HOMERO. Ilíada. Tradução de Carlos Alberto Nunes. Rio de Janeiro: Nova 

Fronteira, 2015 [1945]. 

 

HOMERO. Ilíada. Tradução de Christian Werner. São Paulo: Ubu Editora / Sesi-

SP Editora, 2018. 

 

HOMERO. Ilíada. Tradução de Frederico Lourenço. São Paulo: Penguin Classics 

Companhia das Letras, 2013 [2005]. 

 

HOMERO. Ilíada. Tradução de Manuel Odorico Mendes. Jandira: Principis, 2020 

[1874]. 

 



 

 

Olho d’água, São José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807 51 

 

Dicionários 

BAILLY, Anatole. Dictionnaire grec-français. Paris: Hachette, 1895. 

 

BEEKES, Robert. Etymological Dictionary of Greek. Leiden: Brill, 2010. 

 

CHANTRAINE, Pierre. Dictionnaire étymologique de la langue grecque: Histoire 

des mots (tomo III: Λ-Π). Paris: Klincksieck, 1974. 

 

DONNEGAN, James. A New Greek and English Lexicon. Boston: Hilliard, Gray & 

Co., 1840 [1832]. 

 

LIDDELL, Henry George & SCOTT, Robert. A Greek-English Lexicon (new 

supplement added). Oxford: Clarendon Press, 1996 [1843]. 

 

MALHADAS, Daisi; DEZOTTI, Maria Celeste; NEVES, Maria Helena de Moura 

(coords.). Dicionário grego-português. Cotia: Ateliê Editorial, 2022. 

 

Referências gerais 

ARANGO, Mauricio Arcila. La polemologia en Homero. Revista de Filosofia, ano 

52, n. 148, p. 70-106, 2020. 

 

ASSUNÇÃO, Teodoro Rennó. L' échange des armures entre Diomède et 

Glaucus (Iliade VI, 232-236). Ágora. Estudos Clássicos em Debate, 4, p. 7-23, 2002. 

 

ASSUNÇÃO, Teodoro Rennó. Le mythe iliadique de Bellérophon. GAIA: Revue 

interdisciplinaire sur la Grèce archaïque, vol. 1-2, p. 41-66, 1997. 

 

BASILE, Gastón Javier. Xenía: las amistad ritualizada de Homero a Herodoto. 

Emerita, v. 74, n. 2, p. 229-250, 2016. 

 

BENVENISTE, Émile. Vocabulario de las instituciones indoeuropeas. Madrid: 

Taurus, 1983 [1969]. 

 

BOUDOU, Benjamin. Ennemis, hôtes et étrangers: Enquête sur les identités 

politiques grecque et romaine. Mots: Les langages du politique, 101, p. 127-140, 

2013. 

CALDER III, William Musgrave. Gold for Bronze: Iliad 6.232-36. Studies 

Presented to Sterling Dow. A. Boegehold, ed. Durham, NC., 1984. p. 31-35. 

 



 

 

Olho d’água, São José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807 52 

 

CRAIG, John Douglas. Χρυσεα χαλκειων. The Classical Review 17, dec. p. 243-

245, 1967. 

 

DETIENNE, Marcel. Mestres da verdade na Grécia arcaica. São Paulo: Martins 

Fontes, 2013 [1967]. 

 

DONLAN, Walter. Reciprocities in Homer. The Classical World, v. 75, n. 3, 1982, 

p. 137-75. 

 

DONLAN, Walter. The unequal exchange between Glaucus and Diomedes in 

light of the homeric gift-economy. Phoenix, v. 43, n. 1, 1989, p. 1-15. 

 

DUARTE, Adriane da Silva. Glauco e Diomedes: uma cena de reconhecimento 

na Ilíada? Phaos: Revista de Estudos Clássicos, n. 7, p. 41-55, 2007. 

 

FINLEY, Moses. O mundo de Ulisses. Lisboa: Editorial Presença, 1982 [1954]. 

FLORENZANO, Maria Beatriz. A reciprocidade e a Grécia antiga. In: Alexandre 

Galvão Carvalho (org.). Interação social, reciprocidade e profetismo no mundo antigo. 

Vitória da Conquista: Edições UESB, 2004. p. 43-66. 

 

GERNET, Louis. Droit et prédroit dans la Grèce ancienne. L’Année Sociologique, 

jan., 1948-9, p. 21-119. 

HARRIES, Byron. “Strange Meeting”: Diomedes and Glaucus in Iliad 6. Greece & 

Rome, vol. 40, issue 02, oct., 1993, p. 133-146. 

 

KIRK, Geoffrey Stephen. The Iliad, a commentary (vol. II: books 5-8). Geoffrey 

Stephen Kirk [ed.]. Cambridge: Cambridge University Press, 1990. 

 

MARQUES, Delcides. Fórmula poética na retórica do guerreiro (Ilíada 6.215). 

HVMANITAS, v. 84, p. 9-23, 2024. 

 

MAUSS, Marcel. Une forme ancienne de contrat chez les Thraces. Revue des 

Études Grecques, tome 34, fascicule 13, 1921, p. 388-397. 

 

MAUSS, Marcel. Ensaio sobre a dádiva: Forma e razão da troca nas sociedades 

arcaicas. In: Sociologia e Antropologia. São Paulo: Cosac & Naif, 2003 [1925], p. 

183-314. 

 

PEREIRA, Maria Helena da Rocha. Valores éticos na epopeia e na tragédia 

grega. In: Estudos sobre a Grécia Antiga: Artigos (Obras de Marial Helena da 



 

 

Olho d’água, São José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807 53 

 

Rocha Pereira). Coimbra: Fundação Calouste Gulbenkian / Imprensa da 

Universidade de Coimbra, 2014 [2010], p. 333-346. 

 

SANTIAGO ÁLVAREZ, Rosa-Araceli. La polaridad “huésped”/“extranjero” en 

los Poemas Homéricos. Faventia, Supplementa 2, 2013, p. 29-45. 

 

TRAILL, David.  Gold armor for bronze and Homer’s: Use of compensatory 

TIMH. Classical Philology 84, 1989, p. 301-305. 

 

VIDAL-NAQUET, Pierre. O mundo de Homero. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2002. 

 

VILLELA, Jorge Luiz M. A dívida e a diferença: Reflexões a respeito da 

reciprocidade. Revista de Antropologia, v. 44, n. 1, p. 185-220, 2001. 

 

WALCOT, Peter. Χρυσεα χαλκειων: A further comment. The Classical Review 

19, mar., 1969, p. 12-13. 

 


