Poética da reciprocidade: sobre o encontro entre
Diomedes e Glauco (Iliada VI, 119-236)*

Delcides Marques?

Resumo: A partir de uma reflexao sobre o encontro entre Diomedes e Glauco (. VI,
119-236), é possivel abordar de que modo, no contexto de um combate de guerra, um
didlogo entre inimigos permite desdobrar uma reflexao sobre a reciprocidade. Diante
do interesse na constituicdo de um vocabulario sobre essa no¢ado na Iliada de Homero, é
importante recuperar certos elementos relevantes no selecionado excerto do poema
épico. A fim de avangar na investigacdo, é preciso também analisar ocorréncias,
comparar tradugdes e descrever o contexto de uso das unidades linguisticas. Os
principais vocabulos discutidos estao atrelados aos aspectos mutuos da hospitalidade e
da troca.

Palavras-chave: Reciprocidade. lliada. Homero. Hospitalidade. Guerra.

Abstract: Starting from a reflection on the encounter between Diomedes and Glaucus
(I. VI, 119-236), it becomes possible to examine how, within the context of warfare, a
dialogue between enemies unfolds into a meditation on reciprocity. Given the interest
in tracing the formation of a vocabulary of this notion in Homer’s Iliad, it is important
to recover certain relevant elements found in the selected passage of the epic poem. In
order to advance the inquiry, it is also necessary to analyze occurrences, compare
translations, and describe the contextual usage of the linguistic units involved. The
main terms discussed are connected to the mutual aspects of hospitality and exchange.

Keywords: Reciprocity. Iliad. Homer. Hospitality. War.

1 Artigo produzido no ambito de um pds-doutoramento no Centro de Estudos Classicos e Humanisticos
da Universidade de Coimbra (CECH-UC), sob a supervisio do Prof. Dr. Frederico Lourengo. A
investigacdo foi financiada pelo Conselho Nacional de Desenvolvimento Cientifico e Tecnolégico (CNPq),
a quem agradego pela bolsa concedida para Pés-Doutorado no Exterior.

2 Doutor e Mestre em Antropologia pela Universidade Estadual de Campinas (Unicamp), professor do
Colegiado de Ciéncias Sociais na Universidade Federal do Vale do Sao Francisco (Univasf), onde também
compde o quadro docente do Programa de Pds-Graduagao em Politica, Cultura e Ambiente (PoCAm) e
atua como pesquisador do Krisis — Laboratdrio de Antropologia Critica.

Olho d’dgua, Sao José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807



Introducao

Proponho analisar brevemente um dos intrigantes episddios da guerra
entre Aqueus e Troianos. Como estratégia para esse empreendimento, o
argumento esta construido nos moldes de uma narrativa comentada, com
destaque para uma porcao de vocabulos, sem qualquer pretensdao a exaustao.
Assim, o recorte textual mais amplo € o painel de encontro, didlogo e amizade
entre Diomedes e Glauco no sexto canto da Iliada (119-236). Havera um
empenho mais detido num desenho especifico: o tema da reciprocidade
mobilizado na exposigao final de Diomedes e no pacto de amizade entre os
guerreiros (II. VI, 212-236). No rastro das formulagoes de Marcel Mauss (1921; e
2003 [1925]) sobre a dadiva, este texto pretende ajudar a construir um
vocabuldrio homérico sobre a reciprocidade, conceito entendido nos termos de
um sistema de trocas que permite a circulacdo tanto de pecas uteis
economicamente como de coisas que sobrepujam de varias formas a dimensao
do mercado. Serd considerado, na medida do possivel, como a reciprocidade é
ritualizada, quais as circunstancias de sua realizacao, o que é passivel de troca,
0 que essa transacao produz entre os envolvidos e quais as regras implicadas. A
narrativa comentada pretende avangar justamente nessas direcoes.

Mesmo que num cendrio militar as ocasides de reciprocidade em forma
de hospitalidade e troca sejam surpreendentes, elas sao igualmente
emblematicas e produtivas, porquanto inesperadas. Por isso mesmo, entre a
ancestralidade e o pacto de amizade, hd uma guerra em curso. Relacionado a
isso, Kirk trata o encontro desses guerreiros como uma “transi¢do emocional”
entre as descrigoes de combate e os encontros de Heitor na cidade sitiada (Kirk,
1990, p. 155). Uma espécie de “episddio intrusivo” (Kirk, 1990, p. 171), tratado
como inorganico, pois cria um lapso entre II. VI, 118 e 237 (entre a saida de
Heitor da batalha e a sua chegada a Troia), e poderia ser facilmente ajustado em
outro local, devido ao seu carater independente. Ainda assim, a interrupgao de
uma narrativa por meio de um episddio intrusivo ndo é incomum na
composicao da Iliada, tal como se vé no Catadlogo das Naus (II. II, 484-877), que
interrompe a agao iniciada por Agamémnon apds o sonho enganoso de Zeus e
poderia ser deslocado ou omitido sem afetar a progressao dramatica. No limite,
esse carater particular permite isolar e justificar analiticamente o proprio

fragmento.

Olho d’dgua, Sao José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807



No meio da batalha, o encontro

O extrato anteposto se da em pleno campo de batalha, proximo ao fim de
um longo dia de combates, cujo registro de confrontos mortais ocupa grande
parte dos cantos IV e V da Iliada. O momento inicial do embate entre dois
guerreiros inimigos parece sinalizar que mais uma vitima sera anexada a lista
dos mortos, uma vez que o trecho trata do encontro entre oponentes anelantes
pelo confronto (pepawte paxeoOat, “desejosos de combater”, Il. VI, 120; salvo
sinalizacdo diferente, a traducdo de referéncia sera a proposta por Frederico
Lourenco). O cenario de duelo esta montado narrativamente: “Encontraram-se
no meio [péoov] das duas hostes”, II. VI, 120. A ideia de “meio” é fundamental
também em outras situagdes descritas na Iliada: jogos funebres, divisao do
espolio e assembleia guerreira, por exemplo. O meio é o lugar onde ocorrem
esses acontecimentos capitais (cf. Detienne, 2013 [1967], p. 97ss).

No meio, lugar do encontro para o combate, “quando ja estavam perto,
avangando um contra o outro” (II. VI, 121), o guerreiro argivo, Diomedes, incita
uma inusitada conversa sobre a identidade de seu oponente. O primeiro a falar,
Diomedes, possui um epiteto instigante: Bor)v aya0oc (Il. VI, 122) — que parece
destacar o som que é emitido: “de voz retumbante” (Carlos Alberto Nunes),
“voz altissona” (Haroldo de Campos), “de grito retumbante” (Leonardo
Antunes), “brado ecoante” (Trajano Vieira) e “bom-no-grito” (Christian
Werner); ou pode destacar o efeito desse som na batalha, “excelente em auxilio”
(Frederico Lourengo). Em outros momentos, Frederico Lourengo traduziu o
como “clamor” e “grita”: “surgiu um clamor inextinguivel” (II. XI, 500; XIII, 169;
e XVI, 267); e “Uma grita inextinguivel surgiu ao encontro da Aurora” (I. XI,
50). Aqui, um paréntese se faz necessario: é produtivo perceber as varia¢des de
um mesmo termo em contextos distintos de uso, considerando o mesmo
tradutor, ou também perceber as escolhas que cada tradutor faz em relacao as
alternativas arbitradas por outro(s) tradutor(es). Mesmo que nao seja o interesse
deste texto explorar minuciosamente uma comparacao de tradugdes, ela serad
mobilizada em momentos que forem convenientemente elucidativos para a
compreensao do texto grego traduzido.

Voltando. Diversos termos gregos sao usados na Iliada para se referir a
emissao desses sons ou vozes, cada um deles com suas particularidades e
semelhancgas. Em certas circunstancias, os gritos podem priorizar o sentido de

desespero, choro, lamento e suplica (p.e., II. XVIII, 35 — Aquiles ante a morte de

Olho d’dgua, Sao José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807



Patroclo: “Medonhos foram os gritos [Opwéev, de oipwlw] de Aquiles. Ouviu-
0 a excelsa mae”). Mas é também possivel falar gritando: com o seu grupo (IL.
III, 81 — Agamémnon aos Aqueus: “Mas entre eles gritou alto [pakpov avoey,
de avw] Agamémnon, senhor dos homens”) ou com algum companheiro de
luta (II. XI, 603 — Aquiles chamando Patroclo: “gritando [@OeyEapevog, de
@Oéyyopal] de junto da nau. Ele ouviu e saiu da tenda”); e/ou com o oponente
individual (II. X, 369 — Diomedes a Ddélon: “Brandindo a lanca lhe gritou
[toooéen, de mpoognut] entao o possante Diomedes:”) ou coletivo (II. XIX, 344
— Heitor indo em direcdo a Diomedes e Ulisses: “contra eles, gritando
[kexkAN)Yywv, de kA&Llw]; com ele seguiam as falanges dos Troianos.”). Os gritos,
urros, choros, bramidos, brados, barulhos, berros e alaridos sao constantes
naquela guerra.

Ao que nos cabe em relacdo ao excerto do poema homeérico, os gritos
ocupam um espago estratégico nos momentos de batalha, pois funcionam como
recursos fundamentais para produzir medo nos inimigos, e a0 mesmo tempo
autoconfianga nos pares. Na linguagem do poeta, os gritos de guerra chegavam
a produzir um estrondo impactante, inextinguivel. Os guerreiros que tomavam
a dianteira na batalha e gritavam para o combate eram muito admirados pela
valentia e poder. E os gritos de Diomedes se sobressaiam na refrega, assim
como o grito de outros proeminentes guerreiros. Por isso mesmo, o distintivo
porv &dya00c é usado ainda na Iliada para se referir a outros combatentes: além
das 21 ocorréncias dirigidas ao prdoprio Diomedes, hd outras 16 aludidas a
Menelau, duas a Ajax, duas a Heitor e uma para Polites. Nesse sentido,
“excelente em auxilio” é também um modo de destacar que uma das
assisténcias de Diomedes no combate era seu grito valente, um brado excelente.
Além de lutador eximio e arrojado (koatepdg, “possante”, Il. VII, 163), ele seria

habil também em levantar grito de guerra.

Precaucdo de Diomedes e sentidos da guerra

A pergunta do guerreiro de grito potente, Diomedes, trata da
identificagdo do oponente: “Quem és tu, valentdao [péolote, de @éptatog],
dentre os homens mortais?” (Il. VI, 123). O superlativo traduzido como
“valentao” esta relacionado a constatacdo de que o inimigo desconhecido
tomou a dianteira no campo de batalha. H4 um realce dessa atitude nas
tradugoes: “mais poderoso” (Leonardo Antunes); “distinto” (Christian Werner);

Olho d’dgua, Sao José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807



“her6i” (Trajano Vieira); “bravissimo” (Haroldo de Campos e Odorico Mendes);
e “de grande valor” (Carlos Alberto Nunes).
Ademais, o epiteto genérico para a humanidade (kataO@vnrwv

avOownwv, “homens mortais”, II. VI, 123), ocorre apenas aqui, no caso da
lliada. Os versos 440-441 do quinto canto corroboram a ideia de finitude
humana (“homens mortais”) explorada nessa passagem, onde se discute o
adjetivo kataOvnrtog e sua relacdo com os humanos. De todo modo, os termos
kataOvntwv e Ovntwv contrastam, em termos de mortalidade, os humanos e
os deuses, imortais. A preocupagao de Diomedes retoma o recente
enfrentamento as divindades, particularmente Afrodite e Ares, tal como
narrado no canto V. Diomedes prossegue afirmando que nunca havia visto seu
oponente no campo da peleja, e agora esse desconhecido aparece justamente a
frente dos outros. E Diomedes ainda diz: “Filhos de infelizes sao os que se
opdoem a minha forga. / Mas se és um dos imortais [aOavatwv] que desceu do
céu, / ndo seria eu a combater contra os deuses celestiais!” (1. VI, 127-129).

Ele pretendia prudentemente evitar um combate com os deuses imortais,
tal como lhe aconselhara Atena (II. V, 130: “nao combatas de modo algum
contra os outros deuses”; a excecao seria Afrodite ou Ares, defensores dos
troianos; II. V, 819-831). O verbo para combate é pdyxeoOai, o mesmo que
aparece no relato inicial do encontro entre Diomedes e seu inimigo: pepawte
pdxeoOat (“desejosos de combater”, Il. VI, 120). Esse verbo participa de um rico
vocabuldrio usado por Homero para o contexto de guerra, cujos termos nao sao
necessariamente sinonimos (cf. Arango, 2020).

Uma vez que a Iliada é certamente “o poema da guerra” (Vidal-Naquet,
2002, p. 51), outro episddio pode ainda ilustrar parte da diversidade de termos
para guerra, luta, combate, discérdia, conflito etc. E significativa a resposta de
Zeus a Ares, apos Diomedes té-lo atacado. Ares se apresenta ao Supremo do
Olimpo para reclamar da investida do insolente mortal. O Cronida contesta o
prazer e o gosto de Ares pela guerra com proficuas palavras: aiel Y& tot €015
Te @IAN MOAepol te pdxat te (“Sempre te sao gratos os conflitos, as guerras e as
lutas”, II. V, 891). Nessa direcao, e considerando as tradugdes que diferem os
trés vocabulos, percebe-se uma variedade de escolhas cujos critérios nao sao os
mesmos e nem Obvios, fica aparentando que sao livremente intercambiaveis:
“os contflitos, as guerras e as lutas” (Frederico Lourenco); “combates, contendas
e lutas” (Carlos Alberto Nunes); “as disputas, as guerras e as contendas”

(Leonardo Antunes); “brigam guerras e combates” (Christian Werner); e

Olho d’dgua, Sao José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807



“discordias, guerras e polémicas” (Trajano Vieira). Ainda que o triptico
terminoldgico aparente sinonimia, €gig, mOAepol e paxar pedem uma
necessaria disting¢ao (cf. Arango, 2020).

Além da citada adverténcia de Atena a Diomedes para ndao combater
com os deuses, também lhe orientara Apolo (Il. V, 440-442): “Pensa, ¢ Tidida, e
cede! Nao queiras pensar coisas iguais / as que pensam os deuses, pois nao € a
mesma a raga / dos deuses imortais e a dos homens que caminham sobre a
terra”. Por isso mesmo, a pergunta inicial de Diomedes ao seu inimigo estava
relacionada a essas orientagdes. Sua preocupagao era saber se o adversario no
campo de guerra seria uma divindade ou um humano, devido justamente a
constante presenca e intervencao dos deuses nos combates, mesmo sob a forma
ou aparéncia humana. Por isso mesmo, e ainda que o cendrio de confronto entre
0s guerreiros esteja montado narrativamente, Diomedes precisa confirmar a
humanidade de seu adversario.

H4 um estilo retérico em toda a formulagao inicial de Diomedes: que
humano é vocé? (Il. VI, 123); os mortais que me enfrentam, perecem (II. VI, 127);
mas se voce € um deus (II. VI, 128); eu nao lutaria contra os deuses (Il. VI, 129); e
Licurgo nao viveu muito depois que lutou contra os deuses (II. VI, 130-131). O
exemplo de Licurgo é desenvolvido entre os versos 132 a 140 para que venha o
arremate: “Nao seria eu a combater [pdxeoOat] contra os deuses bem-
aventurados!”, II. VI, 141). Esse verso reverte para Iliada VI, 129: “nao seria eu a
combater [paxoipunv] contra os deuses celestiais!”.

Para Diomedes, uma vez confirmada a humanidade do oponente, a
vitima estaria definida, pois ele seria implacavel no uso das armas. Em tese, a
humanidade do inimigo tenderia a selar a sua morte. Atestar sua humanidade
seria disparar as condi¢Oes imediatas de sua mortalidade: “Mas se pertences aos
homens, que comem o fruto da terra lavrada, / aproxima-te, para que chegues
mais rapido as amarras da morte.” (II. VI, 142-143). O verso 143 é o climax da
extravagancia de Diomedes enfatizada pela rima d&ooov (“aproxima-te”,
“chegue mais perto”) / Oacocov (“chegue mais rapido”). Ademais, o
impressionante 0A¢0gov melpa®’ fornece uma conclusao adequadamente

portentosa. No limite, “tentar a sorte com a sua morte”.

Olho d’dgua, Sao José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807



Sobre folhas e geracoes, a linhagem de Glauco

Diomedes teria afirmado que desconhecia seu oponente, por isso mesmo,
a interrogacao inicial do guerreiro se dirige a identidade do inimigo. Nesse
caso, caberia ao misterioso combatente deslindar sua linhagem diante de
Diomedes, que nao lhe era estranho, como indica o patronimico acionado na
abertura da resposta (II. VI, 145: “Tidida magnanimo, por que queres saber da
minha linhagem?”). Diomedes se sobressaia entre os guerreiros, realmente o
filho de Tideu era famoso no campo de batalha, e chega a ser descrito como “o
melhor dos aqueus” (Il. V, 103), confrontando homens, deuses e deusas. Seria
entdo preciso que ambos se conhecessem para que houvesse reconhecimento
(cf. Duarte, 2007).

No verso 144, o poeta se vale de um epiteto que coloca o desconhecido
adversario de Diomedes em pé de igualdade com ele, ao chama-lo de “o
glorioso filho de Hipdloco”. O seu nome nao é dito a Diomedes, mas seu epiteto
¢ acionado pelo poeta em termos de linhagem e é desdobrado por ele mesmo.
Seu nome havia sido arrolado junto aos comandantes listados no segundo
canto, no Catdlogo das Naus (I'Aavkog auvuwv, “o irrepreensivel Glauco”,
junto a Sarpédon, comandava os Lidios, aliados dos Troianos, II. II, 876). Por
isso, parece estranho que Diomedes nao o conheca: pode-se supor que o
desconhecimento mobilizado seja falso ou insultuoso. De todo modo, a partir
da credencial apresentada pelo poeta, Glauco desenvolve sua resposta trazendo
uma imagem comparativa entre a natureza e as geragdes humanas. O
contragolpe de Glauco a provocacao do oponente é espirituoso e inteligente: a
vida é transitdria e uma geragao sucede a outra. A similitude usada por ele
como preambulo a sua apresentacdo € de uma enorme beleza poética, pois
compara as sucessivas geragoes humanas e as recorréncias sazonais. Ele indica
que as folhas mortas que o vento sopra e as folhas novas que florescem na
primavera sugerem o anonimato, impessoalidade, previsibilidade e

uniformidade da vida e das geragdes humanas.

Assim como a linhagem das folhas, assim é a dos homens.
As folhas, atira-as o vento ao chdo; mas a floresta no seu vigo
faz nascer outras, quando sobrevém a estacdo da primavera:
assim nasce uma geragao de homens; e outra deixa de existir
(1l. VI, 146-149).

Olho d’dgua, Sao José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807



Ainda que seja como as folhas, Glauco recupera sua ascendéncia. A
apresentacao de sua identidade, a partir de uma breve genealogia, permite que
Glauco seja colocado devidamente no combate como humano. Assim, do seu
ponto de vista, atestar sua linhagem permite situd-lo diante do inimigo. Glauco
fala de seis geragoes de antepassados: de Edlo, pai de Sisifo, passando por seu
bisavd, Glauco, pai de Belerofonte, o irrepreensivel, que sera pai Hipoloco, pai
de Glauco (uma acurada reflexdo sobre o didlogo, com destaque para
Belerofonte acha-se em Teodoro Rennd Assungao, 1997). Essa linhagem paterna

¢ delineada para atestar sua origem guerreira.

A reacdao de Diomedes, uma questao de reciprocidade: Eetvog

Apdbs o longo relato de Glauco, ocorre uma inesperada alegria em
Diomedes (Il. VI, 212-4). O enfatico yr|Onoev estd destinado a mostrar isso:
“regozijou-se”. Ao invés de empunhar com mais forca sua langa, pois agora
estava atestada a humanidade de seu rival, Diomedes a enfia no chao: um
estranho sinal de paz naquele momento. A fim de esclarecer o gesto
intempestivo, ha uma resposta de Diomedes (II. VI, 215-231) ao elaborado
discurso de Glauco: direta na constru¢cago e com frases inteiras ou
progressivamente encadeadas, seu argumento é logico — ainda que se possa
falar numa dimensao sentimental que o acompanha (Kirk, 1990, p. 187).

Assim inicia Diomedes (II. VI, 215): 1} 0& vO pot Eelvog Tatoiog éoot
ntadaog’, “Na verdade, és antigo amigo da casa de meu pai!”. As demais
tradugOes para o verso ficaram igualmente interessantes: “Hospede és meu
desde o tempo de nossos avos, vejo-o agora”. (Carlos Alberto Nunes); “Certo
hospede paterno me és antigo” (Odorico Mendes); “Pois és entdo meu hospede
paterno antigo!” (Trajano Vieira); “De fato considero que és - e desde muito”
(Haroldo de Campos); “Entao tu és meu hospede paterno / por velhos lagos de
hospitalidade!” (Leonardo Antunes); e “Deveras és meu amigo-hdspede
ancestral, antigo” (Christian Werner). Numa leitura comparada destas versoes
pode-se apreender a poténcia da expressao £elvog TATEWILOG.

Esse inicio de resposta evidencia que Diomedes absorve as informagoes
de Glauco de um modo completamente improvavel, cuja férmula de abertura
evidencia essa posicao (Marques, 2024). A relevancia do passado para o

presente, tendo em vista a questdo da identidade, estabelece um aspecto

Olho d’dgua, Sao José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807



singular para a narrativa. Diomedes enxerga com perspicacia o passado no
presente e o presente a partir do passado. Ele se regozija ao ouvir o relato de
Glauco e lhe dirige doces palavras. Eles eram Eetvog hereditarios, pois o seu
antepassado Eneu, Eetvio' €vi peyagowory, “hospedou em seu paldcio”
(Christian Werner), Belerofonte, por vinte dias. E ambos haviam trocado
presentes, Eewvr)ia kKaAk, “belos dons hospitaleiros” (II. VI, 218). Eneu deu um
cinturdo brilhante vermelho, enquanto Belerofonte, uma taga dourada de dupla
alca. Quem era hospedado recebia protecdao, alimentacdo, alojamento e
presentes de despedida, e como se percebe, os versos 218-9 demonstram que
houve reciprocidade nessa permuta de dons. Nao se troca coisas com qualquer
pessoa, pois antes das relacdes de dons ha uma relacdo de poder e prestigio.
Assim, é preciso dar, receber e retribuir, mas apenas com um certo tipo de
pessoas se estabelece um certo tipo de relacao (Villela, 2001, p. 208). A
reciprocidade abrangente e balanceada se da por meio de trocas diretas e
comumente simultaneas de bens equivalentes, tal como ocorre em pactos de
amizade e acordos de paz: sdo prestagdes reciprocas tradicionais (Finley, 1982
[1954], p. 95ss; e Florenzano, 2004, p. 48).

Tendo em vista uma articulacdo entre a teoria da dadiva formulada por
Marcel Mauss (2003 [1925]) e o vocabuldrio homérico sobre a reciprocidade, é
preciso um esclarecimento conceitual: o sistema de trocas que permite a
circulagao de bens e riquezas, coisas de valor econdmico, pode extrapolar para
“amabilidades, banquetes, ritos, servigos militares, mulheres, criangas, dangas,
festas, feiras” (Mauss, 2003 [1925], p. 191). Esse “sistema das prestagoes totais”
coloca em jogo nao apenas e “exclusivamente bens e riquezas, bens mdveis e
imoveis, coisas uteis economicamente”. Ademais, o conjunto de prestagoes e
contraprestacdes que parecem ocorrer de forma livre e voluntdria, carrega uma
dimensao obrigatdria fundamental.

Ainda que parecam ser fendmenos puramente individuais, as trocas
primordiais abarcam coletividades (familias, grupos, tribos etc.). Portanto, as
pessoas envolvidas nesses contratos de “prestagOes totais” sao pessoas morais
(Mauss, 2003 [1925], p. 190-191 e 294). Assim, nas chamadas sociedades
arcaicas, os contratos seriam coletivos e ocorreriam por meio da troca de
presentes. No lugar de reduzir as trocas a meros escambos, Mauss mostra que
tais transagdes carregam uma dimensao moral que faz com que elas nao sejam
meras relagoes de presentes, mas um sistema de prestagoes e contraprestagoes

que torna possivel estabelecer e reforcar aliancas: “Por conseguinte, sou teu

Olho d’dgua, Sao José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807



amigo e anfitrido em Argos; / tu és meu, na Licia, se eu visitar a terra daquele
povo” (Il. VI, 224-225). A adi¢ao de @idog concede um efeito ainda mais
emblemadtico a Eetvog: “amigo e anfitrido”; “amizade... hdspede” (Carlos
Alberto Nunes); “hdspede” (Odorico Mendes); “hdspede querido” (Leonardo
Antunes); “hospede de coragao” (Trajano Vieira); e “amigo-hdspede” (Christian
Werner).

A proposta de Diomedes é que eles ndo lutem entre si: “Evitemos, pois, a
langa um do outro [@*AAN)AwV] por entre esta multidao” (II. VI, 226). Justamente
o pronome “um do outro” ressalta a mutualidade do acordo. Durante a batalha,
ambos poderiam enfrentar seus inimigos, mas deveriam se poupar. Diomedes
mataria todos aqueles Troianos e seus aliados que o deus lhe proporcionasse e
que ele alcangasse com os pés (Il. VI, 227-228). Nesse trecho do poema, aparece
o anafdrico moAAot pev (“pois muitos”, 1l. VI, 227) e moAAoL O (“e muitos”, II.
VI, 229). Haveria muitos Troianos e muitos Aqueus para serem combatidos e
mortos durante a batalha. Ademais, o termo émikovpol traduzido como
“aliados” é outra nogao importante para se pensar a reciprocidade. Ele é usado
por Diomedes para incluir outros povos que combatem junto aos Troianos.
Glauco, por sua vez, poderia matar muitos Aqueus, aqueles que ele conseguir.
Ha quem diga que a expressao “aquele que fores capaz” (Il. VI, 229) seria uma
indicacao divertida da superioridade que Diomedes ainda sente diante do
oponente (Kirk, 1990, p. 189).

A troca de armaduras é um pedido abrupto (II. VI, 230-1) que visa marcar
a conclusdao amigavel do duelo interrompido. O verbo émapetpouev (de
enapePw), “troquemos”, “permutemos” e “recompensemos” € completado
com a ideia de que aqueles que encontrarem um e outro terdo uma percepgao
visivel testemunhando suas relagoes de Eetvrjia. De todo modo, o que comega
com um desconhecimento entre Diomedes e Glauco (“nunca te vi”’, ov...
onwna; 1. VI, 124) passa a ser redefinido com a pretensao de que os demais
guerreiros “saibam” (yvwouv, II. VI, 231) que eles sao amigos paternos.

Diomedes retoma o pronome aAAnAolg, “nossas”, no sentido de “entre
nos”. O termo tevxea, “armadura”, é regularmente usado para se referir a toda
a estrutura de armas do guerreiro, ndo apenas a parte defensiva. Para selar o
juramento de amizade, Diomedes sugere essa troca das armaduras, a fim de
que “aqui saibam que amigos paternos [Eelvol tatowiot] declaramos ser um do
outro” (Il. VI, 231). Dessa vez, o acréscimo de matowiot a Eetvol produz um

efeito novamente relevante. Diomedes sugere que repitam a troca de presentes

Olho d’dgua, Sao José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807



de seus av0s numa espécie de acolhimento ancestral. Nessa sociedade dos dons,
pode-se perceber a manutencao do fluxo da dadiva por meio da recuperacao de
seus antepassados. Os presentes que estao proximos de trocar funcionam como
uma espécie de renovacao daquela dadiva original, cujo vinculo de familia nao
pode ser desconsiderado. O liame entre seus avos é definidor do elo que eles
irao firmar. Com isso, o dever beligerante de Diomedes e Glauco ¢ escanteado
ante um preceito tdo emblematico quanto a conduta guerreira bélica: cumprir a
lei da hospitalidade.

Ha uma continuidade de a¢oes fundamentais: eles saltam de seus carros,
dao-se as maos e prometem confianga. Esse “estranho encontro” (Harries, 1993)
é finalizado com o que seria um acordo. Assim, quando os guerreiros pulam de
seus carros, apertam a mao um do outro, trocam as armaduras, eles sinalizam a
promessa de fidelidade e amizade. O ato de apertar as mdos funciona como
garantia de um ao outro acerca daquilo que estd sendo acordado (“juraram ser
fiéis amigos”, II. VI, 233). O sentido ritual desse gesto de contato marca uma
intima e mutua participacdo e compromisso no juramento. Louis Gernet chega a
sugerir a ideia de contdgio atrelada ao aperto de maos e a troca das armas dos
herois (Gernet, 1948-9, p. 51-52).

Uma troca desigual

No fechamento do encontro, especificamente acerca da troca entre os
guerreiros, o poeta declara que Zeus teria tirado o siso de Glauco, de modo que
ele trocou armas de ouro por armas de bronze com o Tidida Diomedes (II. VI,
234-235). E o armamento de ouro parecia valer muitas vezes mais que o de
bronze (“o valor de cem bois pelo de nove”, II. VI, 236). O boi poderia ser uma
unidade de valor, medida e quantidade nos termos de um simbolo artificial
para proporgdes, mas nao servia como meio de troca. De todo modo, a troca de
presentes, ouro por bronze, compode o conjunto ritual que encerra o encontro
dos guerreiros inimigos, que passam a se reconhecer como £eivog, “amigos”.
Mas a pergunta que fica é: uma troca desigual seria reciprocidade?

Dentre as muitas tentativas de explicar essa troca, pode-se destacar
brevemente as seguintes sete perspectivas: (1) estaria em jogo um costume que
0 poeta e seus contemporaneos ja nao reconheciam, segundo o qual a

generosidade do doador atestaria seu poder ou superioridade sobre o

Olho d’dgua, Sao José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807



donatario, produzindo rivalidade em termos de dadiva (Mauss, 1921, p. 391; e
Calder III, 1984, p. 31-35); (2) o foco seria o reconhecimento da inferioridade
social do donatdrio e nao a sua superioridade no prestigio social, de modo que
Glauco nao teria dado importancia a desigualdade da troca, porque estava
satisfeito por ndo ter mais que lutar contra Diomedes e correr o enorme risco de
morrer (Craig, 1967; e Walcot, 1969); (3) Glauco, ansioso e surpreso com a oferta
de Diomedes, teria agido com asttcia e procurado agradar seu novo “amigo”,
de modo que o valor meramente material da troca tenha ficado subsumido no
valor imaterial da amizade (Donlan, 1989); (4) a auséncia de equivaléncia é
fundamental para as relagOes sociais, pois mantém os parceiros presos um ao
outro, tendo em vista a compensacgao que permanece indefinida, ainda que sob
expectativa (Florenzano, 2004, p. 46); (5) a expressao @oévag eEéAeto (“tirou o
siso”, 1l. VI, 234) deveria ser entendida no sentido de “elevar o espirito”,
centrando a acao de Glauco no quadro da generosidade, tal como defenderam,
ja na Antiguidade, os escoliastas bT, Porfirio e Eustaquio (cf. Assungao, 2002, p.
9; e Traill, 1989, p. 301); (6) a narrativa exprimiria uma fantasia ou exagero
literario, ao dizer que Zeus tirou o siso de Glauco, de modo que o intercambio
nao poderia ser realista ou literal, pois nada na psicologia épica sugeriria que
Glauco se deixaria levar tao facilmente pela distorcao (Kirk, 1990, p. 191); e (7) a
natureza da intervengao divina, ou melhor, a estupidez divinamente inspirada
em Glauco, ndo pode ser recusada ou ignorada, pelo contrdrio, a questao
decisiva para o enigma do texto seria entender a obscura razao de Zeus
favorecer Diomedes tirando o bom senso de Glauco (Assuncao, 2002).

O contexto mais limitado, e talvez mais preciso, da dadiva e da
contraprestacao em Homero pede uma atencao a mais aqui. Um olhar de perto
parece ser tao fundamental quanto um olhar de longe e geral. Na Iliada,
portanto, ha trés cenas de troca direta de presentes, e todas elas sao
acompanhadas de desigualdade de valor entre os presentes. Uma delas ocorre
justamente entre Glauco e Diomedes (ouro por bronze), enquanto as outras
duas se deram entre Belerofonte e Eneu (“Eneu presenteou-o com um cinturao
brilhante de ptrpura; / e Belerofonte deu-lhe uma taga dourada de asa dupla”,
II. VI, 219-220) e Heitor e Ajax (II. VII, 307-312). Sio doacdes generosas que
testemunham uma relacao especifica entre os envolvidos. No caso de
Belerofonte e Eneu, embora o poeta nao dé detalhes sobre o valor dos presentes
trocados, pode-se suspeitar que a “taca de ouro com duas algas”, feita do

mesmo material da armadura de Glauco, tem maior valor (mesmo que seja um

Olho d’dgua, Sao José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807



objeto pequeno e comum) que o cinto (que se pode presumir que foi feito de
couro, cf. Donlan, 1989, p. 10-11). Além disso, a fungao do objeto também pode
ter um significado: enquanto Cwotrjo (“cinto”) é uma ferramenta militar
defensiva, démag (“taga”) € instrumento de mesa e, portanto, de hospitalidade.
Belerofonte parece prometer a Eneu que lhe concedera uma recepc¢ao ainda
mais generosa do que a que recebeu (Donlan, 1989, p. 12).

Outro acontecimento decisivo e exemplar para estabelecer o estatuto do
doador mais generoso na troca de presentes € o que diz respeito a Heitor e Ajax.
Com efeito, neste caso, o poeta ndo precisa explicar o valor relativo dos
presentes, pois, mesmo que o duelo seja interrompido, basta trazer a tona a
superioridade de Ajax, cuja vitdria é sublinhada no final de forma inequivoca
pelo poeta (II. VII, 303-305). O presente de Heitor, “a espada cravejada de prata,
/ juntamente com a bainha e com o boldrié bem cortado”, é mais valioso que o
de Ajax, “o cinturdo resplandecente de purpura”. Nesse caso, houve uma
espécie de compensacgao, “tendo escapado a forca e as maos invenciveis de
Ajax” (Il. VII, 309). Ainda assim, apenas no caso de Glauco e Diomedes ¢é
atribuida participagao divina.

Seguindo a pista de Teodoro Renn6 Assuncao (2002), e dando um passo
adiante, é importante atentar para outra ocorréncia da expressao @Q&vag
¢EéAeto na lliada: o momento em que Agamémnon e Aquiles retomam um
didlogo, apds passar a ira do filho de Peleu, Aquiles (II. XIX, 67-68). O filho de
Atreu, Agamémnon, ao discursar sobre os motivos que o levaram a tomar
Briseida, o prémio de guerra de Aquiles, reivindica que foi obnubilado por
Zeus, a Moira e Erinia (II. XIX, 87-89). E em certo momento utiliza a expressao
@oévac €EEAeTo na seguinte formulagdo: “Mas visto que fiquei obnubilado e
Zeus me tirou o juizo” (Il. XIX, 137; grifo nosso). E o proprio poeta confirma essa
intervencao na abertura do épico: “enquanto se cumpria a vontade de Zeus” (II.
I, 5). Da mesma forma reconhece Aquiles quando Agamémnon procura retomar
a alianca com ele para a batalha: “Que sossegado encontre / a destruicdo, visto
que o juizo lhe tirou Zeus, o conselheiro” (Il. IX, 376-377; grifo nosso). A
expressao aqui € @oévag eideto (de aipéw), e é também traduzida como
“retirar”, “pegar”, “levar”. Também nesses casos, atribuir a Zeus essa agao de
“tirar o juizo” estd atrelada a explicar um equivoco humano. Ainda que no caso
de Glauco tenha sido um prejuizo pontual com efeitos infimos, com
Agamémnon a interven¢do divina produziu efeitos incomensurdveis ao

despertar a cllera funesta de Aquiles. Com Agamémnon, Zeus o teria incitado a

Olho d’dgua, Sao José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807



ver prejuizo na devolugao de Criseida, enquanto com Glauco Zeus trataria de
impedi-lo de perceber o prejuizo da troca com Diomedes.

Como nado hd aqui a pretensao de desvelar os segredos do texto, nao
poderia deixar de indicar, mesmo que rapidamente, algumas das diversas
posic¢Oes interpretativas acerca dessa troca desigual. Cada uma das abordagens
guarda uma perspectiva instigante e desafiadora, mesmo que elas divirjam em
diversos pontos, e ainda que umas sejam mais apropriadas que outras. A
dificuldade em colocar um ponto final na discussao é também um aspecto
interessante, que rendeu tanta tinta e continua a instigar. Ainda assim, a

solucao ao enigma dessa dadiva desigual esta aberta.

Contribuicao para um vocabulario da reciprocidade

Moses Finley (1979 [1954], p. 145) chega a afirmar que Homero foi um
predecessor de Mauss. Uma de suas teses centrais sobre Mauss retoma que, em
muitas sociedades, as trocas e contratos se fazem sob a forma de presentes. As
dadivas, que sao aparentemente voluntarias, livres e gratuitas, implicam
essencialmente obrigatoriedades e interesses. O que aparenta ser fruto de
absoluta generosidade pode carregar uma imposicao evidente ou velada.
Ademais, os presentes dados produzem a necessaria retribuicao pelo donatario
e uma significativa acdo moral e contratual se estabelece justamente nesse
intercambio.

Com isso, os vocabulos que serdo agora retomados estao atrelados aos
aspectos mutuos da hospedagem e das trocas. Do excerto apresentado, e tendo
em vista apenas o recorte da reciprocidade, é possivel mencionar ao menos os
seguintes termos-chave: £Eévog (e suas variagoes); AAANAwV; e os verbos moQw,
ddwuL e émapelPw. A ideia é menos retomar a narrativa do que mostrar
aspectos lexicais dos termos.

H4 um conjunto de palavras afins: £évog, EeviCw e Eetvijiov. Em relagao
a £évog, que aparece declinado como Eetvog (II. VI, 215 e 224) e Eetvou (II. VI,
231), seus contextos de uso sao emblematicos: no primeiro caso, “tu és meu
amigo-hdspede” (I1.VI, 215); no segundo, “sou teu caro amigo-hospede” (I.VI,
224); e no terceiro, “somos amigos-hdspedes” (II.VI, 231). O termo Eévog é
usado para qualquer pessoa que procura (o estrangeiro), da (o anfitrido) ou

recebe (o héspede, o convidado) hospitalidade. A ideia de amizade atrelada ao

Olho d’dgua, Sao José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807



termo € um vinculo de reciprocidade fundamental, expresso por essa conduta
hospitaleira, um “lago de hospitalidade” (Liddell & Scott, 1996 [1843], p. 1189).
A relagao entre o estranho e o acolhimento € tao relevante para o mundo antigo
que o proprio Zeus € protetor dos direitos de hospitalidade (Znvoc... Eewviov,
“Zeus... Hospitaleiro”; II. XIII, 624-625). Em relagao as leis de hospitalidade, era
esperado um respeito mutuo: dos anfitrides aos hospedes (banho, comida,
bebida e presentes) e dos hospedes aos anfitrides (cortesia, noticias e retribuigao
posterior).

Ha concordancia semantica com a antiga palavra protoindo-europeia
para “estrangeiro”, “convidado”, vista no latim hostis, “estrangeiro”, “inimigo”
(Beekes, 2010, p. 1034). O significado original é o de “hospedeiro”/”estrangeiro”
ligado por relagdes reciprocas de recepcao confirmadas por dadivas, que
podem englobar os descendentes (Benveniste, 1983 [1969]: 62ss; e Boudou, 2013,
p. 127ss). E ainda interessante perceber as correlagdes Eeivog TATQWIOG
(“amigo-hdspede ancestral”; VI, 215), Eetvog @iAog (“caro amigo-hospede”; VI,
224) e Eetvol atowiot (“amigos-hospedes ancestrais”; VI, 231), que refor¢am a
dimensao da amizade e da ancestralidade do vinculo.

O sentido original de &£évoc é o de “anfitrido”, que estd ligado por
relagdes reciprocas de recepcao confirmadas por dadivas e que podem vincular
até mesmo descendentes (Chantraine, 1974, p. 764). Como é usado tanto para
quem hospeda como para quem pode em algum momento ser recebido em
outro local, ha um sentido também comum ao termo: “estrangeiro” (Santiago
Alvarez, 2013). Por isso mesmo, na Iliada, Eévog carrega uma ambivaléncia de
sentido que oscila entre “estrangeiro” e “hdspede”, “amigo”. A relacao
implicada nao era vista essencialmente em termos sentimentais de afei¢ao, mas
principalmente como um tipo de ligacdo concreta que inclui direitos e deveres
mutuos.

O verbo EeviCw (I.VI, 217) é usado para se referir a agao de “receber um
convidado”,  “tratar de maneira hospitaleira” e “oferecer um
presente a” (Bailly, 1895: 1340). Mas também: “receber ou entreter como
convidado”, “presentear com presentes hospitaleiros” (Liddell & Scott, 1996
[1843], p. 1188). Ou ainda: “acolher como hdspede”, “receber com
hospitalidade”, “dar hospitalidade a”, “dar presente de hospitalidade a”
(Malhadas; Dezotti; Neves, 2022, p. 717).

No que tange ao termo Eewvniog (Eewvnjia; “um presente do anfitrido”;

11.VI, 218), ele possui um sentido atrelado a reciprocidade, pois se refere aos

Olho d’dgua, Sao José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807



presentes dados no ambito da hospitalidade. Ao final da hospedagem,
Belerofonte e Diomedes trocaram presentes (Eewvrjiac kaAd, “belos dons
hospitaleiros”; 1l. VI, 218), ou: “dons hospedais” (Carlos Alberto Nunes); “belas
xénias” (Trajano Vieira); “belos presentes de hospitalidade” (Leonardo
Antunes); “belas xénias:” (Christian Werner); “mutuos se brindaram” (Odorico
Mendes); e “regalos de amizade” (Haroldo de Campos). Eewvijia era parte
integrante da instituigao heroica da amizade com relagao aos hospedes, era o
simbolo concreto de um pacto tacito (Basile, 2016). Estabelecia-se um lago
formal de amizade entre o convidado e o anfitrido; portanto, nao existe
hospitalidade nao-reciproca.

Ha ainda um conjunto de declinagdes do pronome reciproco AAANAwv
que indicam diretamente a bilateralidade das relagdes: aAAn)Aowot (II. VI, 218),
aAANAwv (11. VI, 226) e aAAn)Aowg (Il. VI, 230): no primeiro caso, “E um ao outro
ofereceram belos dons hospitaleiros”; no segundo uso, “Evitemos, pois, a langa
um do outro por entre esta multidao”; e no ultimo exemplo, “Mas troquemos
agora as nossas armaduras, para que até estes...”. Ha uma tripla temporalidade
articulada: oferecer presentes um ao outro (o que foi importante fazer), evitar a
lanca um do outro (o que é necessario nao fazer) e trocar as armaduras um com
o outro (0 que é indispensavel fazer). Assim, entre o “um ao outro”, “um do
outro” e “nossas” ha uma mutualidade fundamental que é um contrato que eles
atualizam diante de um combate que seria inicialmente inevitavel.

Enquanto uma dupla repeticao de &AAog, ou seja, *aAdo- aAdo- (Beekes,
2010: 72), o termo A&AANAwv carrega justamente esse carater dobrado:

4 £ 14 o

“mutuamente”, “um para o outro”,

4 s

cada um ao outro”, “reciprocamente” (cf.
Donnegan, 1840 [1832], p. 66). Nessa expressao de “um ao outro” e de “um e
outro” fica perceptivel que se trata de “duas coisas ou pessoas, uma em relacao
a outra”, uma ideia de “entre si” (Bailly, 1895: 84). E um termo que caracteriza
as relacdoes duplas, cada uma em direcao a outra. Por isso mesmo, ha no
fragmento uma relacao “eu-tu” que se realiza em termos de “nos”: eu sou teu
amigo, tu és meu amigo, evitemos pois... (VI, 224-226); e, para eu matar, para tu
matares, mas troquemos... (VI, 227-230). Como diz Moses Finley (1982 [1954],
p. 62): “O acto de dar era sempre, portanto, essencialmente a primeira metade
de uma operacao reciproca, cuja outra metade era uma contra-dadiva”.

Na fala de Diomedes ha pelo menos trés verbos diretamente relacionado
a reciprocidade: moow, didwut e émapeiPw. O primeiro, conjugado em Tdov
(Il. VI, 218) e moonu (II. VI, 228), indica a acdo de “fornecer”, “oferecer”,

Olho d’dgua, Sao José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807



“presentear”, dar”, “trazer”, “realizar um desejo”, “destinar”, “designar”,
“fazer algo chegar a alguém” (cf. Liddell & Scott, 1996 [1843], p. 1452; e Bailly,
1895, p. 1609). Enquanto o verso 218 indica que “E um ao outro ofereceram
belos dons hospitaleiros”, o verso 228 mostra “aquele que o deus me
proporcionar e que eu alcancar com os pés”. A tradugao de mopw como
“proporcionar” esta atrelada justamente aqueles a quem o deus lhe destinar a
combater.

O verbo didwut (do Indo-Europeu *dehs- “dar”, cf. Beekes, 2010, p. 331),
também carrega um sentido de reciprocidade: “dar”, “conceder”, “oferecer”,
“atribuir”, “presentear”. Como defende Bailly (1895, p. 501-502), é um verbo
que indica a ideia de “doagdo voluntdria ou espontanea”, bem como de
concessao de beneficio, favor ou objeto de pedido. No excerto, o termo exprime,
conjugado como dWov (II. VI, 219), a seguinte formulacdo frasal: “Eneu
presenteou-o com um cinturao brilhante de purpura”.

O terceiro verbo, é¢napetpouev (de émapelBw), indica ainda a ideia de
“trocar”, “permutar, “recompensar”. O vocdbulo é composto por émi-, um
prefixo preposicional, e o verbo ape(Bw (do Indo-Europeu *h2meig"- “trocar”,
ver Beekes, 2010, p. 85-86; e Bailly, 1895, p. 95-96). O termo ¢é traduzido como
“trocar”, “pegar uma coisa em troca”, “dar uma coisa em troca de outra”,
“escambar”, “cambiar”, “pagar”, “recompensar”. Carrega fortemente a ideia de
trocar algo (acusativo) com alguém (dativo) (Malhadas; Dezotti; Neves, 2022, p.
357). Na fala de Diomedes, o termo estd articulado do seguinte modo: “Mas
troquemos agora as nossas armaduras, para que até estes” (II. VI, 230).

Como vimos, os diversos termos do fragmento estao atrelados a ideia de
hospitalidade, tais como: ££vog e suas variagdes. Mas também outros elementos
que indicam mutualidade, como &AANAwvV e suas declinagdes. Trés verbos
mereceram ainda atencdo, pois se relacionam com a ideia de dadiva: moow,
didwuL e émtapePw.

Mesmo que num cendrio militar as ocasides de reciprocidade em forma
de hospitalidade e trocas sejam surpreendentes, elas sdao igualmente
emblematicas e produtivas. E 0 modo como esse encontro de inimigos se deu,
tornou possivel que, mesmo estando diante de um oponente guerreiro em
combate, Diomedes e Glauco acabassem por reconhecer um vinculo de amizade
apoiado numa relagao de hospitalidade que remontava aos seus av0s. Isso apos
Glauco enunciar os nomes e histérias em torno de seus antepassados, com

destaque para seu avd paterno, Belerofonte. A memodria tem um papel

Olho d’dgua, Sao José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807



fundamental nesse contexto narrativo, pois ela permite recuperar um lago de
reciprocidade desconhecido entre eles, pois “entre as duas familias existia o
vinculo da hospitalidade, um vinculo que era tido como sagrado e passava de
geracao em geragao” (Pereira, 2014 [2010], p. 334). A decisao de Diomedes de
poupar seu adversario, fato raro na antiguidade guerreira, ¢ marcada por uma
nova relagao entre eles: a troca de armaduras. E a desproporgao da troca, com
armadura de bronze de Diomedes e armadura de ouro de Glauco, pode indicar,
entre outras leituras possiveis, justamente o reconhecimento da superioridade
do poder do adversario e também de sua benevoléncia. O desfecho do encontro
surpreende, pois o seu inicio parecia indicar um confronto sangrento. Da
historia de Glauco, Diomedes subitamente apresenta uma antiga histdria de sua

propria familia. E dessa constatagao ritualiza-se a reciprocidade entre eles.

Bibliografia

Traducoes

HOMERQO. Iliada [ed. bilingue]. Tradugao de Trajano Vieira. Sao Paulo: Editora
34, 2020.

HOMERO. lliada de Homero [ed. bilingue]. Tradugao de Haroldo de Campos.
Sao Paulo: Arx, 2002.

HOMERO. lliada de Homero em decassilabos duplos. Tradu¢ao de Leonardo
Antunes. Porto Alegre: Zouk, 2022.

HOMERO. Iliada. Traducao de Carlos Alberto Nunes. Rio de Janeiro: Nova
Fronteira, 2015 [1945].

HOMERO. Iliada. Traducao de Christian Werner. Sao Paulo: Ubu Editora / Sesi-
SP Editora, 2018.

HOMERQO. Iliada. Traducao de Frederico Lourenco. Sao Paulo: Penguin Classics
Companhia das Letras, 2013 [2005].

HOMERQO. Iliada. Tradugao de Manuel Odorico Mendes. Jandira: Principis, 2020
[1874].

Olho d’dgua, Sao José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807



Dicionarios
BAILLY, Anatole. Dictionnaire grec-francais. Paris: Hachette, 1895.

BEEKES, Robert. Etymological Dictionary of Greek. Leiden: Brill, 2010.

CHANTRAINE, Pierre. Dictionnaire étymologique de la langue grecque: Histoire
des mots (tomo III: A-TT). Paris: Klincksieck, 1974.

DONNEGAN, James. A New Greek and English Lexicon. Boston: Hilliard, Gray &
Co., 1840 [1832].

LIDDELL, Henry George & SCOTT, Robert. A Greek-English Lexicon (new
supplement added). Oxford: Clarendon Press, 1996 [1843].

MALHADAS, Daisi; DEZOTTI, Maria Celeste; NEVES, Maria Helena de Moura
(coords.). Diciondrio grego-portugués. Cotia: Atelié Editorial, 2022.

Referéncias gerais

ARANGO, Mauricio Arcila. La polemologia en Homero. Revista de Filosofia, ano
52, n. 148, p. 70-106, 2020.

ASSUNCAO, Teodoro Renno. L' échange des armures entre Diomede et
Glaucus (Iliade VI, 232-236). Agora. Estudos Clissicos em Debate, 4, p. 7-23, 2002.

ASSUNCAOQO, Teodoro Rennd. Le mythe iliadique de Bellérophon. GAIA: Revue
interdisciplinaire sur la Gréce archaique, vol. 1-2, p. 41-66, 1997.

BASILE, Gaston Javier. Xenia: las amistad ritualizada de Homero a Herodoto.
Emerita, v. 74, n. 2, p. 229-250, 2016.

BENVENISTE, Emile. Vocabulario de las instituciones indoeuropeas. Madrid:
Taurus, 1983 [1969].

BOUDOU, Benjamin. Ennemis, hotes et étrangers: Enquéte sur les identités
politiques grecque et romaine. Mots: Les langages du politique, 101, p. 127-140,
2013.

CALDER III, William Musgrave. Gold for Bronze: Iliad 6.232-36. Studies
Presented to Sterling Dow. A. Boegehold, ed. Durham, NC., 1984. p. 31-35.

Olho d’dgua, Sao José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807



CRAIG, John Douglas. Xovoea xaAkewwv. The Classical Review 17, dec. p. 243-
245,1967.

DETIENNE, Marcel. Mestres da verdade na Grécia arcaica. Sao Paulo: Martins
Fontes, 2013 [1967].

DONLAN, Walter. Reciprocities in Homer. The Classical World, v. 75, n. 3, 1982,
p. 137-75.

DONLAN, Walter. The unequal exchange between Glaucus and Diomedes in
light of the homeric gift-economy. Phoenix, v. 43, n. 1, 1989, p. 1-15.

DUARTE, Adriane da Silva. Glauco e Diomedes: uma cena de reconhecimento
na lliada? Phaos: Revista de Estudos Cldssicos, n. 7, p. 41-55, 2007.

FINLEY, Moses. O mundo de Ulisses. Lisboa: Editorial Presenca, 1982 [1954].
FLORENZANO, Maria Beatriz. A reciprocidade e a Grécia antiga. In: Alexandre
Galvao Carvalho (org.). Interagio social, reciprocidade e profetismo no mundo antigo.
Vitoria da Conquista: Edigdes UESB, 2004. p. 43-66.

GERNET, Louis. Droit et prédroit dans la Grece ancienne. L’Année Sociologique,
jan., 1948-9, p. 21-119.

HARRIES, Byron. “Strange Meeting”: Diomedes and Glaucus in Iliad 6. Greece &
Rome, vol. 40, issue 02, oct., 1993, p. 133-146.

KIRK, Geoffrey Stephen. The Iliad, a commentary (vol. II: books 5-8). Geoffrey
Stephen Kirk [ed.]. Cambridge: Cambridge University Press, 1990.

MARQUES, Delcides. Formula poética na retérica do guerreiro (Iliada 6.215).
HVMANITAS, v. 84, p. 9-23, 2024.

MAUSS, Marcel. Une forme ancienne de contrat chez les Thraces. Revue des
Etudes Grecques, tome 34, fascicule 13, 1921, p. 388-397.

MAUSS, Marcel. Ensaio sobre a dadiva: Forma e razao da troca nas sociedades
arcaicas. In: Sociologia e Antropologia. Sao Paulo: Cosac & Naif, 2003 [1925], p.
183-314.

PEREIRA, Maria Helena da Rocha. Valores éticos na epopeia e na tragédia
grega. In: Estudos sobre a Grécia Antiga: Artigos (Obras de Marial Helena da

Olho d’dgua, Sao José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807



Rocha Pereira). Coimbra: Fundagdao Calouste Gulbenkian / Imprensa da
Universidade de Coimbra, 2014 [2010], p. 333-346.

SANTIAGO ALVAREZ, Rosa-Araceli. La polaridad “huésped”/“extranjero” en
los Poemas Homéricos. Faventia, Supplementa 2, 2013, p. 29-45.

TRAILL, David. Gold armor for bronze and Homer’s: Use of compensatory
TIMH. Classical Philology 84, 1989, p. 301-305.

VIDAL-NAQUET, Pierre. O mundo de Homero. Sao Paulo: Companhia das
Letras, 2002.

VILLELA, Jorge Luiz M. A divida e a diferenga: Reflexdes a respeito da
reciprocidade. Revista de Antropologia, v. 44, n. 1, p. 185-220, 2001.

WALCOT, Peter. Xpvoea xaAkewwv: A further comment. The Classical Review
19, mar., 1969, p. 12-13.

Olho d’dgua, Sao José do Rio Preto, v. 17, n. 1, Jan.-Jun. 2025, ISSN 2177-3807



